சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

திருவாவடு திறை ஆதீனத்திற்குச் சொர்தமான எடுத்தணிவயல் ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷர விநாயகர் ஆல்ய மஹாகும்பாபிஷேக மலர்

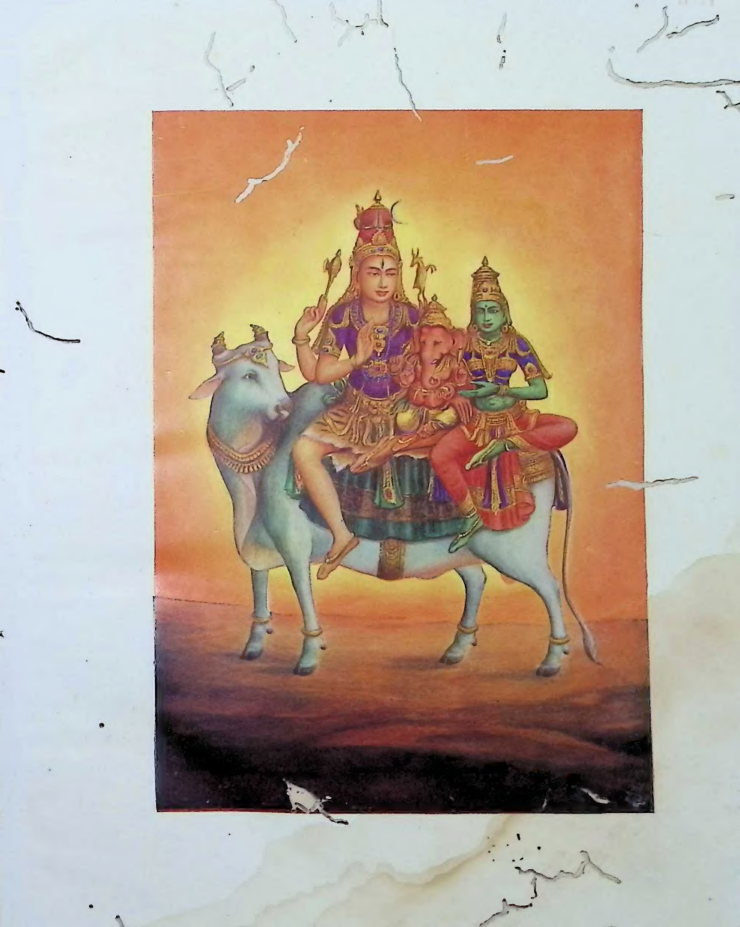
மன்மத—பங்குனி—கசு.

21028

29-3-1956

உரிமைப்பதிவு:

ஞீ நடிதிவாட்டு திரு அச்சகம், திருவாவடுதுறை.





ஆதீன வெளியிடு எண் 100.

ட சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# கணபதி

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம் இருபத்தோன்குவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

கட்டளே மீட்டருளியபடி

ஆதீன மகாவித்துவான் ச. தண்டபாணி தேசிகர் எழுதியது.

ழிருவாவடுதுறை ஆதீனம் - 1956



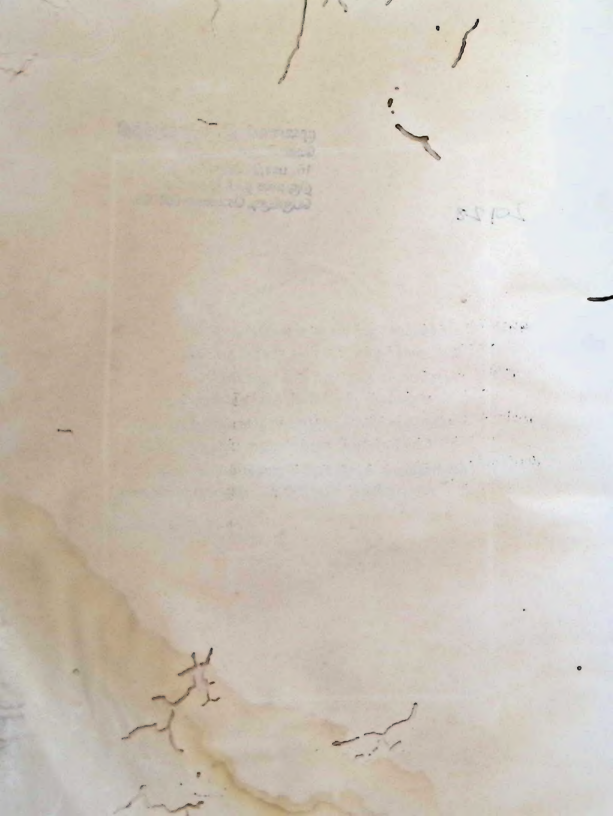


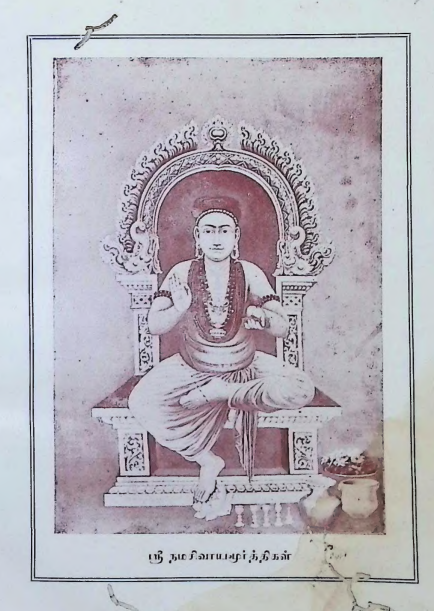
முனைவர் இ. சந்தரமூர்த்தி மேனாள் துகலைப்பத்தர் 16, பாரதி தெரு, திருமலை நகர் இணைப்பு, பெருங்குடி, சென்னை—600 096.

உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

அகரமென அறிவாகி உலகமெங்கும்
அமர்ந்தகர உகரமக ரங்கள்தம்மால்
பகருமொரு முதலாகி வேறுமாகிப்
பலவேறு திருமேனி தரித்துக்கொண்டு
புகரில்பொருள் நான்கிணயும் இடர்தீர்ந்தெய்தப்
போற்றுநருக் கறக்கருண புரிந்தல்லார்க்கு
நிகரின்மறக் கருணபுரிந் தாண்டுகொள்ளும்
நிருமலினக் கணபதியை நிணேந்து வாழ்வாம்.

—ஸ்ரீ கச்சியப்ப முனிவர்.







de

--சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

#### முகவுரை

வானுலகும் மண்ணுலகும் வாழமறை வாழப் பான்மைதரு செய்யதமிழ் பார்மிசை விளங்க ஞானமத ஐந்துகர முன்றுவிழி <mark>நால்வாய்</mark> யாஃஎமுக கோப்பரவி அஞ்சலிசெய் கிற்பாம்.

— சேக்கிழார் சுவாமிகள்.

கணபதி இன்று எல்லாருடைய கவனத்தையும் கவர்ந்திருக்கிருர். நம் நாட்டில் தெய்வவழிபாடு கணபதியிலிருந்துதான் தொடங்குகிறது. ஆகவே சமயப் பயிற்சியாகிய கடவுள்வணக்கம் கணபதி வணக்கத்தை அடிகிலேயாகக்கொண்டது.

உள்ளம் ஒன்றி நிற்க உருவம் வேண்டும். மனம் ஒன்றைப்பற்றி நின்றே உயரும். மனேதத்வத்தை நன்குக உணர்ந்த தென்இந்தியப் பெரு மக்கள், மனத்தின் ' ஒன்றைவிட்டு ஒன்றைப்பற்றி உயருந்தன்மையை யுணர்ந்து ' அறிவு உருவத்தையுடைய இறைவன் நம்முடைய பரிபாக நிலேகட்கு ஏற்ப உருவங்கொண்டு தாமே எழுந்தருளினைன்றி உள்ளம் ஒன்றி ஒருமைப்படாது என்று இறைவணே வேண்டிக்கொண்டார்கள். இறைவன் அவரவர்களுடைய பரிபாக நிலிகளுக்கு ஏற்ப உருமேனி தாங்கி எழுந்தருளினர். உருமேனியைக் குரு உபதேச வழியினின்று செந்தித்து உயர்ந்த முனிபுங்கவர்கள், தத்தம் சிந்தனேயை அணவரும் அடைந்து கடேறுத் தியான கலோகங்களாகத் திரட்டித்தந்தனர். அவர்கள் அவ்வன்னம் திரட்டி திருத் சிவாகமங்கள் வழிகாட்டின். இனிமைக்கள் வெபெருமாறுமைய திருவர்க்கு திரும் முடிந்த முடிபு.

இந்த திவாகமங்களேயும், தியான சுலோகங்களேயுங்கொண்டு கடல்லத் கட்டும் கண்த்திறனுகிய சிற்பம் செழித்தது. சிந்தனேயில் கழுத்த தியானத்திறவுடு செய்திறனுக் செம்பினும் கல்லிலும், மரத் திலுமாக உருவாயிற்று. உருவங்கள் சிந்தனேயாளனுடைய சித்தத்தின் சரியாட்டைத் தெரிவிக்கும் அழகுக் கருவூலங்கள் ஆயின. அழகிலே கண் டதித்தது பேரறிவும் கண்களே கொண்டன. அழகுத் தெய்வம் சருக்கரத்து. ஆகவே கிலயின்வழியாகக் கடவுளேக்கண்டு கருணேயைப் பேற்றனர் மக்கள்.

இந்தைய கடவு நருவங்கள் கணபதி, முருகள், வீரபத்திரக் கடவுள், வயிரவக் கடவுள், இருபத்தைக்கு மாகேசுர வடிவங்கள், மாத் தான் ந முர்த்திபேதங்கள், ஊர் காவல் தெய்வங்கள், புராண கலத் தெய்வங்கள், இதிகாசத் தெய்வங்கள், காலதேவதைகள், கிரக கொருக்கள், அடியார் திருவுருவங்கள் முதலாகப் பலவாம். அவற்றுள் கட்டத்த் தலங்களின் சிறப்பியல்களுக்கு ஏற்ப ஒரே மூர்த்தியில் பல வேறுவதையான உருவ அமைப்புக்கள் உளவாயின. அவற்றையெல்லாம் குறுவத் துடனும், வரலாற்று உண்மைகளுடனும், இலக்கிய குறுங்க துடனும், ஏனேய ஆராய்ச்சிக் குறிப்புக்களுடனும் எழுதி வெறிகிறவது சிறக்க தெய்வத் தமிழ்ப்பணியாகத் திகழுமோ என்ற எதிர் கட்டுப் பல துன்டுகளாக அடியேனுக்கு இருக்குவக்கது.

இட்டிக் நறையில் முதன் முதல் வழிகாட்டிய பெருமை, திருவனக்த டிட் சல் வெட்ட ரராய்ச்சியாளர் டி. ஏ. கோபிகாதராவ் அவர்களேயே ஆட் அவர்சன் இண்டியன் இக்றேகிராபி என்ற பெயருடன் அவர் இதி கிடைத்த ஆகம் புராண ஆதாரங்களேக்கொண்டு ஆங்கிலத்தில் இதி கிட்டத்த ஆகம் புராண ஆதாரங்களேக்கொண்டு ஆங்கிலத்தில் இதி கிட்டத்த ஆகம் புராண ஆதாரங்களேக்கு கிறந்த கிட்டிக்கில் நிறையில் இதி நிலைக்கொண்டு தமிழில் இதி நிறி கைகூடியவரையில் சேரில் பல இடங்களுக்குச் குடித்தில் பலரைச் சத்தித்தக் கேட்டுத் தெரிக் நுகொண்டும், கடித்தம் தொருத்த தறிப்புக்கள் நிலையுங்கொண்டும், கட்டுரையைப் பல ஆண்டுகட்கு முன்பே எழுதித் தொகுத்தேன். இப்பணி மிக விரிந்ததொருபணி. இப்பணியின் முதற்பகுதியே கணபதி என்ற இந்தக் கட்டுரைநூல்.

கணபதி வழிபாட்டில் செந்தமிழ் நாட்டிற்குள்ள சிறப்பியல்பும், உலகமுமுவதிலும் போற்றப்படுகின்ற முறைகளும், அவருடைய பிறப்பு வரலாற்றின் வேறுபாடுகளும், அவற்ருல் அறியப்படுகின்ற அடிப் படைத் தத்துவங்களும், அவரை வழிபடுவதின் பயனும், நம்முடைய தென்இந்திய சமுதாய வாழ்க்கையில் கணபதி கலந்துள்ள முறைகளும், செவிவழிச் செய்திகளும் பிறவும் தக்க ஆதாரங்களுடன் இதன்கண் தொகுக்கப்பெற்றுள்ளன.

கண பதியைப்பற்றி இதுவரை எழுக்க நூல்களேப் படித்த பண் பாட்டால் எழுக்த கருத்துக்கள், இவ்வாராய்ச்சியில் ஒளியாமல் தெரிவித் துக்கொள்ளப் பெறுகின்றன. கால ஆராய்ச்சியில் வைத்துக் கணபதி. யைக் காண்பவர்களும், தெய்வங்கொள்கைக்கு அடிகீல்யான விகாயகரை அசைத்துவிட்டால் தெய்வங்கொள்கையே அசையத்தொடங்கி உலகம் சமயப்பாதையை விட்டுப் பொருளாதாரப் பாதையிலே திரும்பக்கூடும் என்று எதிர்கோக்குகின்ற அறிஞர்களும், பிறரும் மேன்மேலும் ஆய்வுண்மைகளேக் காண இந்நூல் வழிசெய்யும் என்ற எதிர்கோக்கு அடியேனுக்கு உண்டு.

சமய அன்பர்கள் பலர், தியானிக்கின்ற முறைகளோடும் உபாசனு மந்திரங்களோடும் திருவுருவ அமைப்போடுங்கூடிய இச்சிறு முயற்சியை ஏற்று வளர்ச்சிக்கு வழி செய்வார்கள் என்றும், வழி வழியாக இதேமுறையில் ஏனேய மூர்த்திகளேப்பற்றிய ஆராய்ச்சிகளும் வெளிவர ஊக்கமும் உணர்வுந்தந்து உதவுவார்கள் என்றும் எதிர் பார்க்கிறேன்.

நான்கு ஆண்டுகட்கு முன்பேயே திரட்டிய இஃகுறிப்புக்களேச் சரிபார்த்துக்கொள்ளப் பல புத்தகங்களே ஆராயவும், பெரியவர்களேச் சந்திக்கவும் வேண்டியிருந்தது. அப்போது இத்தப்பெருமுயற்கியைத் இருக்கண்சாத்திச் செல்லும்வாயெல்லாம் உதவிகள் பலபுரிந்து ஊக்கம் தந்தருள்யவர்கள், திருவாவடுதுறை ஆதினத்துக் குருமகாசந்நிதானம் மித்க-மி சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசரிய சுவமிகள் ஆவார்கள்.

இந்த நூல் வெளிவரும் வகையில் இரண்டு பெரிய முயற்சிகள் தொள்யாயிருந்தன. ஒன்று. அழகான திருஉருவப்படங்களே அமைப்பது. இரண்டு நெந்தமுறையில் பதிப்பித்தல். இரண்டிற்கும் பெரும்பொருள் தெவையாயிருந்தது. இந்தோத் திருவுனம்கொண்ட ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமஹா சந்தோனம் அவர்கள் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகள் பேரருள் நுணே இந்த ரம்போறு மைக்கு என்ன தறை? என்று பேரூக்கம் தந்தார்கள். ஒது குடிகுருபாய் செலவில் மின்சார அமைப்புக்கனோடு கூடிய - புதிய அமைப்புக்கள் எல்லாம் பொருந்திய பதிப்பகம் ஒன்றையும் ஆதினத்திலே அமைத்தருளி ஓர்கள். அதற்கென்று மிக அழகான உயர்ந்த கட்டிடம் ஒன்றையும் கட்பு. அதில் அச்சகத்தை நிறுவி ஓர்கள்.

கடமையறிக் ந செய்யும் பண்பு வாய்க்க ஸ்ரி-லஸ்ரி மகாசக்கிதானம் அவர்சன் எதையும் பெருமைக்காகவும் புகழுக்காகவும் செய்வதில்லே என்பது உலகமறிக்கு உண்மை. ஸ்ரி கமசிவாயமூர்த்திகள் கல்லருளேத் நில் ஸ்ரி காண்டு செய்யும் இவர்கள் ' முதன் முதல் இக்தக் கணபதி என்னும் நில் ஸ்ரி காசிவாயமுர்த்தி அச்சகத்தே பதிப்பாகட்டும்; இவ்வண்ணம் மின்னேயார் நட்புக்கொள்வதன்மூலம் கல்ல பெரிய ஆராய்ச்சி நூல்கள் இவ்வச்சசத்திலிருக் திவைவரட்டும்' என்று திருவருள் பாலித்தார்கள்.

மன்முத வருஷம் புரட்டாசி மாதம் விளயக சதுர்த்தியன்று, குட்சம் பொல ஸ்ரி மிரவாயமுர்த்திகள் பூறைய முடித்துக்கொண்டு விரி சிரசாரங்களுடன் செரே அர்சகம் வந்து ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி கடிப்போது விப்படத்திற்கு ஆராதன் செய்து அச்சகத்தைக் தொடங்கி விரியில் அப்போது. 'கிறிலகண்டர் தனது தவத்தைக் தானு விறக்கைத் தானு விறக்கில் பிரியில் காரியங்களேச் செள்ளியில் பொது அடக்க டியியில் விரியில் பிறியில் மிரியில் மிரியில் மிரியில் மிரியில் மிரியில் விரியில் மிரியில் மிரியில் விரியில் மிரியில் மிரிய

உரைகளுடனும் உரைகடையாகவும் இந்த நான்காண்டுக்குள் வெளியிட் டிருப்பதைச் சைவ உலகம் பெரிதும் பயன்படுத்துகிறது; அதுபோல இவ்வச்சகமும் சிறந்த நூல்களேப் பல்லாயிரக்கணக்காக வெளிப்படுத்தி ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவருளால் நீடூழி வாழ்க; மக்களுக்குப் பெரிதும் பயன்படுக' என ஆசி வழங்கினர்கள்.

இப்புத்தகம் தொடங்கி முடிவதற்குள் இடையே ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளுடைய மகரத்தல்காட் குருபூஜை வந்தது. அதற்காகத் திருமந்திரநூல்கள் மூன்றும், உண்மைவிளக்கக் கட்டுரைநூல் ஒன்றும் வெளிவந்தன. இந்தக் கணபதி என்னும் நூல், ஆதீனத்தைச்சேர்ந்த எடுத்தணிவயல் கிராமத்தில் புதிதாகக் கட்டப்பெற்ற ஸ்ரீ பஞ்சாகூர விதாயகர் ஆலய மகாகும்பாபிதேக மலராக இப்போது வெளி வருகிறது.

இந்நூல் தொகுக்குங்காலத்து உடனிருந்து பிரதிசெய்து கொடுக் கவும், கைப்படி எழுதவும் தக்க எழுத்தாளர் ஒருவரை சியமித்தருளியும் வேண்டிய வசதிகள் செய்துதந்தும் பாதுகாத்து வருகின்றமை மிகமிகப் பாராட்டற்குரியது. அன்று பொப்பண்ண காங்கேயர்கோன் அளித்த சோற்றுச்செருக்கு, தமிழ்மூன்றுரை செய்வித்ததாகச் செய்ந்நன்றிமறவாத அடியார்க்குநல்லார் புகழ்கிருர். அதுபோலவே ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிகர் அருளாரமுதமன்ரே! அடியேன அடித்தொண்டதைக்கியது.

இதன்கண் விளங் தகின்ற படங்களே எழுதிக்கொடுத்தவர் ஒவியக்கண்ஞர், திருவாரூர் காகிதக்காரத்தெரு கோவிக்தசாமி ஸ்தபதியார் ஆவார். அவர் வெறும் ஓவியக்காரர்மட்டுமன்று : தெய்வத்திருவுருவங்களேச் சிறப்புறச் சிருஷ்டிக்கும் சிற்பியின் மரபில் வக்தவர். அவருக்கு மேன்மேலும் கல்லருள் வழங்க ஸ்ரீ கமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவடி துணேசிற்கின்றது.

இதஃ த் தொகுத்து எழு துகின்றகாலத்து உடனிருக் து எழு தியும் ஒப்புகோக்கியும் உதவிய அன்பர்களுக்கும், அச்சகத்திலிருக் து ஒப்பு நோக்கிய வித்வான் திரு: ஆறுமுகதேசிகரவர்களுக்கும், திருவாவடு துறை சிவழுர் சாமினத சிவாசாரியார் அவர்களுக்கும் ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளின் கப்பைன் மெக்கெலும் கெட்டுவதாக. முதற்பணியிலேயே தொழிற் நேப்பைக் காட்பு. அனேவரையும் மகிழவைக்க இருக்கின்ற அச்சகப் பணியாளர்கள் அனேவருக்கும் என் நன்றி.

இவ்வண்ணம் எங்கேயோ இருக்கு என்னேப் பாராட்டிச் சிராட்டிப் பரிபாலித் தப் பணிகொள்ளுகின்ற ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளின் நல்லருள் வழி நிற் தம் தடுமஹாசக்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரி சுப்பிரமணியதேசிகபரமாசாரிய கவாமிகளின் திருவடிகளே எப்போதும் சிக்தித்து வக்தித்து வாழ்த்து கில் நென்.

தி நவாவடு நுறையாகிய செக்தமிழ்ப்பண்ணேயில் வளர்க்க சிவ ஞானப்பயில் வினேக்க சிவபோக ஆய்வாகிய இக்நூலேச் சமய உலகமும் அறிஞர் உலக மும் ஏற்றுக் குற்றங்களே அடியேனுக்கு அறிவித்தும், குணங்களேப் பாராட்டியும் ஊக்கக்தக்தருளுமாக.

இங்ஙனம்,

தருவாவடுதுறை ஆதின மகாவித்துவான், ச. தண்டபாணிதேடுகர், தமிழ் விரிவுரையாளர், அண்ணுமலேப் பல்கலேக்கமுகம்.

இரமாவடுகுதை ) 18—8—56.

### எடுத்தாண்ட நூல்கள்

அதர்வசிகோபரிஷத் அபிதான சிந்தாமணி அமரகோசம் அருணகிரிபுராணம் ஆசுவலாயன கிருஹ்ய சூத்திரம் இந்துசாதனம் இராமகிருஷ்ணவிஜயம் இருக்வேதம் இலிங்கபுராணம் உபதேசகாண்டம் உரிச்சொல் நிகண்டு ஐதரேய பிராஹ்மணம் கடோபரிஷத் கணபதி உபரிஷத் கணேசர் ஆருடம் கந்தபுராணம் கந்தர் கணபதி தேவாரத்திரட்டு கல்லாடம் கல்வெட்டு காஞ்சிப் புராணம் காமிகாகமம் காரணுகமம் சங்கரதிக்விஜயம் சித்தர் நூல்கள் சித்தாந்த சாராவளி சிவஞான சித்தியார் சிவஞான போதம் சிவபுராணம் சிவபுராணுதி தோத்திர மஞ்சரி சிவப்பிரகாசம்

சிவஸ்தலமஞ்சரி சுக்கிரநீதி சுப்பிரபேதம் சூடாமணி நிகண்டு சேக்கிழார் புராணம் சேந்தன் திவாகரம் ஞானசித்தியாகமம் ஞானுபிர்தம் தண் டி.யலங்காரம் தமிழ்நாவலர் சரிதை தனிப்பாடல் இரட்டு **திருக்குற**ள் **திருக்கோவையார்** திருமக்திரம் திருவருட்பயன் திருவாசகம் தேவாரம் தைத்ரீய ஆரண்யகம் தொல்காப்பியம் **நாம் தீபரிகண்டு** சிருசிம்ம தாபர்யோபரிஷத் பரிபாடல் பழமொழியகராதி பார்க்கவபுராணம் பிங்கலக்தை பிரம கைவர்த்தபுராணம் பிரமோத்தரகாண்டம் புறகானூறு புறப்பொருள்வெண்பாமாலே பெரியபுராணம்

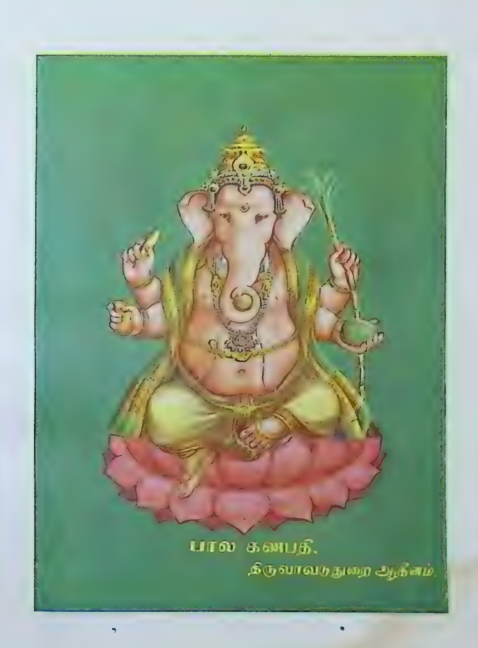


# தேருச்சிற்றம்பலம்

திருவாக்கும்; செய்கருமங் கைகூட்டும்; செஞ்சொற் பெருவாக்கும்; பீடும் பெருக்கும் – உருவாக்கும்; ஆதலால், வாஞேரும் ஆணே முகத்தாணக் காதலால் கூப்புவர்தம் கை.

**—**பதிஞோத்திகுமுறை.







#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

#### பிள்ளேயார் வணக்கம்

------

ஐத்து கரத்தனே யானே முகத்தனே இத்து இளம்பிறை போலும் எயிற்றனே நந்தி மகன்றனே ஞானக் கொழுந்தினேப் புத்தியில் வைத்தடி போற்றுகின் றேனே.

— இரும<u>க்</u> இரம்.

#### உயிரோடு ஒட்டிய பழக்கம் :

நம்முடைய வாழ்வில் கில பழக்கங்கள் நம்மை கலந்திருக்கின்றன. அவை எப்படிக் கலந்தன? பழக்கத்தின் பயன் என்ன? என்பதை நாம் சிந்தித்துப் பார்ப்பதே இல்லே. சிந்தனேயின்மையால் அந்தப் பழக்கங்களே விட்டுவிடலாமா என்றுகூடச் சில சமயங்களில் தோன்றுவது உண்டு. அங்ஙனம் விட்டுவிட்டாலோ, ஏதோ செய்யக்கூடாத தவறு செய்துவிட்டதுபோல ஓர் உணர்ச்சி உள்ளே வினேந்து உள்ளத்தை உறுத்தி அதன்பயருக விட்ட பழக்கத்தைத் தொட்டுவிட்டால் வாட்.டுகிறது. ஒரு மகிழ்ச்சி. இத்தகைய போராட்டமும், வெற்றியும் ஈம் அன்ருட வாழ்வில் நாடோறும் வினேர்தே வருகின்றன. இந்தப் போராட்டம். கொள்கையில் உறுதிப்பாடு உடையவர்களுக்குச் சிறிதும் உண்டாவது இல்லே. தம்மைப் பெரிய அறிவாளிகளாக எண்ணிப் புறச்சூழலில் பேசப் பெறும் சில புற்றீசற் கருத்துக்களேப் புத்தியில் ஏற்று. 'பழமை யாவும் விடத்தக்கனவே' என்ற முடிவிற்கு விரைவில் வந்துவிடுகின்ற கிலருக்கே உளதாம். இத்தகைய நில்யிலிருந்து தப்பிப் பிழைக்கவே வள்ளுவர் பெருமான் 'மெய்ப்பொருள் காண்பது அறிவு' \* என்று ஒரு குளிகையை நமக்கு வழங்கியிருக்கிருர். அங்ஙனமே உமாபதி சிவாசாரிய சுவாமிகளும்

<sup>•</sup> இருக்குறன் 423.

"கடுவாக்தன்மையினர் பழமை யழகு ஆராய்க்து தரிப்பர் " என்றருளினர். குற்லாமல், பலர் பாராட்டுவதால்மட்டும் எத்தகைய பழக்கமும் உயர்க்கு வடாது: பலர் தாழ்த்துவதாலும் தாழ்க்துவிடாது. அங்ஙனம் பண்மைபற்றி உயர்க்தகருத்துக்களே – பழக்கங்களே இகழ்வது தாழ்க்தோர்கே பல் கண்றும் உமாபத்திவம் திருவுள்ளம்பற்றுகிறது. 2 ஆதலால் கம்மிடையே தொன்று தொட்டுவருகின்ற பழக்கங்களே விடுதல் அத்துணேச் தெற்கு செயலன்று.

பழக்கங்களுட் சிறந்த பழக்கம் – உயிரோடொன்றிய பழக்கம் தெய்வவழிபாட்டுப் பழக்கம். இவற்றுள் ஒன்று வீராயக வழிபாடு. பழக்க முற்றின் கடமை. அங்ஙனமே விராயக வழிபாடு முற்றில் கடமையுமாகி விட்டது.

#### எதைச் செய்தாலும் பிள்ளேயார் வழிபாடு :

தெய்வ ஈம்பிக்கை யுடையவர்களாகிய ஈாம் எந்தக் காரியத்தைத் தொடங்கிறலும் பிள்ளேயாரை வணங்காமல் தொடங்கு உடுக்கு. நக் பிள்ளேயைப் பள்ளிக்கு அனுப்பினுல் பிள்ளேயார் வணக்கம். காது குத்தினுல் பிள்ளேயார். ஈன்மையிற் பிள்ளேயார்; திமையிற் பிள்ளேயார். இய்வண்ணம் சுமது வாழ்வில் என்றும் – எங்கும் பிள்ளேயார் கலந்திருக்கிருர்,

#### இவ்வளவு நம்பிக்கை எங்ஙனம் உண்டாயிற்று?

எடுத்த காரியம் எளிதாக – இன்பமயமாக முடியவேண்டும் என்ற ஆசை அண்வருக்கும் உண்டு. அந்த ஆசையை சிறைவேற்றிவைக்குங் கடவுள் விராயகரே என்ற நம்பிக்கை ஒவ்வொருவர் உள்ளத்திலும் கிலத்திருக்கிறது.

உலகவாழ்வில் விருப்பம் என்ற ஊன்றுகோலேக்கொண்டு இன்பத் தோணியை இபக்கக் கருதும் மக்கள். முதற்கண் பொன்னேயும் மணியை யுமே விரும்புகிருர்கள். "முனிவரும் மன்னரும் முன்னுவ பொன்னுன் முடியும்" என்பது முற்றத்துறந்த முனிபுங்கவராகிய வாதவூரடிகளின் மாணிக்க வாசகம். இந்த மக்கள் மனநிலேயைத் திருவுளங்கொண்ட கப்வதேவர் "திருவாக்கும்" கேன்று தேன் சொட்டச் சொல்றுகிருர்.

<sup>1. 2</sup> சிலப்பிரகாசம் அலையடக்கம். 3 திருக்கோவையார் பா, 332. 4 மூத்த - இரட்டை பா, 1.

அடுத்து, செல்வம் உண்டாளுல் செயல்திறம் பெருகுமல்லவா? அதனேச் சொல்லுகிருர் "செய்கருமம் கைகூட்டும்" என்று. செல்வமும், காரிய சித்தியும், செல்வாக்கும் உண்டானவிடத்து அவர்களிடத்தில் அணவருக்கும் அன்பு கலந்த அச்சம் உண்டாவது இயற்கை. இதனேயே "உரு ஆக்கும்" என்ற சிறு தொடரால் தெரிவிக்கிருர் கபிலதேவநாய்ளுர். "உரு உட்காகும்".1 உட்காவது பெரியோரிடத்து உண்டாகும் அன்புடன் கூடிய அச்சம். இதனேயும் உண்டாக்கும் விநாயக வணக்கம். ஆகவே, விநாயகரை வணங்கிறைல் எடுத்தகாரியம் இனிது முடியும். வணங்காவிடின். இடையிடையே ஏதாயினும் தடைகள் ஏற்பட்டுத் துன்பம் வினயும்.

சிவபெருமான் விநாயகர் தந்தைதான். தம் மூத்த பிள்ளேயை முன்னிட்டுக்கொள்ளாமல் திரிபுர சங்காரத்திற்குப் புறப்பட்டுவிட்டார். தேர் அச்சு முறிந்தது. இதனே வேடிக்கையாகவும் விநயமாகவும் மணிவாசகப்பெருந்தகை 2 ''தச்சு விடுத்தலும் தாமடியிட்டலும், அச்சு முறிந்தது என்று உந்தபற'' என்று அருளிச்செய்கிருர். இங்ஙனம் யார் எதைச் செய்யினும் அதற்கு உதவியும் தடுத்தும் ஊக்குவது பிள்ளேயாரின் இயற்கை என்ற உறுதியான எண்ணம் உண்டாகிவிட்டது. இதுவே பிள்ளேயார் வணக்கத்தில் நம்பிக்கை பிறந்தமைக்கு உரிய காரணங்கள்.

இந்த நம்பிக்கை நாளாவட்டத்தில் முதிர்ந்தது. ஏதாவது காரியம் தொடங்கிணுலே ஆச்சு, பிள்ளயார் குட்டியாச்சு' என்ற சொற்பழக்கத்தை உண்டாக்கிவிட்டது. அதுமட்டுமா? ஏதாவது எழுதத் தொடங்கிணும் பிள்ளயார் சுழி போட்டாயிற்று என்ற வழக்கத்தையும் பிறப்பித்து விட்டது.

<sup>1</sup> தொல். சொல். சூ. 800. 2 திருவாசகம். பா. 296.

## பிள்ளேயார் சுழி

#### எழுத்தில் பிள்வயார்:

ஏடுகளில் எழுதத் தொடங்கினுலும், கல்லில் எழுத் நுக்கிள வெட்டத் தொடங்கினுலும், காகிதங்களில் எழுதத் தொடங்கினுலும் பின்னோயார்சுழியை முன்னர் இட்டே தொடங்குவது மரபு, மறக்தாவுது, பின்னோர்சுழி போடாமல் விட்டால் போதும்; பெரியவர்களுக்குக் கோபம் பொங்கிவக்துவிடும். காமாகத் தவற்றினே அறிக்து திருக்கும்வரை அவர்கள் மறக்கருணே காட்டியே திருவார்கள்.

#### பிள்ளயார் சுழி பிறந்தது எப்படி?

இது இக்காலத்தில் பலருடைய கருத்துக்களேக் கவர்க்கிருக்கில் நது. அவரவர்களும் தங்கள் அறிவு அதுபவங்களுக்கு ஏற்பக் காரணம் காட்டி. வருகின்ருர்கள். அவைகளே எல்லாம் தொகுத்துணர்வதுகூட உண்மையை அறிக்துகொள்ள உறுதுணேயாகும்.

சிலர், நம்முடைய எழுத்து வட்ட வடிவமானது. வட்டம் இயற்கையான வடிவம். குழக்தைகள் வட்டம் வட்டமாக எழுதுவதைப் பார்க்கின்றேம். அதுபோல, எழுதத் தொடங்குபவனும் வட்டம் இட்டான். விரைக்து எழுதம்போது வட்டத்தின் முடிவு நீளக்கோட்டில் முடியும். இதற்குப் 'பிள்ளேயார் சுழி' என்று பெயர் குட்டினர் சமயத்துறை சார்ந்த தக்கோர் என்பர்.

ெலர். ஏட்டிலும். தாளிலும் எழுதும்போது எழுதுகோலின் சேர்மையை ஆராயச் சுழித்து இழுத்தார்கள். வட்டமும். கோடுமான இருவடிவத்தையும் எழுத இந்த எழுதுகோல் பயன்படுமா என்று பார்க்கச் சழித்து இழுத்தார்கள். தொடங்கிய எதினயும் பிள்ளேயாரோடு சேர்த்து விடும் பெருந்தகையாளர்கள் இதினப் பிள்ளேயார்குழி என்றனர் என்பர்.

ிலர். ஒம் என்பது முதல் எழுத்து. இதனே விரைந்து எழுதும் ோது உட்டுப்படி. எழுதினர் நன்றி மறவாத தமிழ் மக்கள். எழுத்துக் கருக்கு எட்லாக் தாபாகிய பிரணவத்தை முன்னெழு இயே, ஏனேயவற்றைப்





பின் எழுதினர். இந்தப் பிரணவம் பிள்ளேயார் வடிவம். பிரணவத்தின் திரிந்த வடிவம் பிள்ளேயார்சுழி என்பர்.

### பிரணவமும்—பிள்ளேயார் சுழியும் :

ஓங்காரம் பரம்பொருள் உணர்த்தும் சொல். இதற்கு உயர்த்துவது என்றும் பொருள் உண்டு. ஒருமுறை விதிப்படி உச்சரித்தால் உச்சரித் தவீன உயர்வற உயர்ந்தகதியிற் சேர்ப்பது என்பது கருத்து. 1 உபதேசம் பெற்ற ஆன்மா இதனே உச்சரித்த அளவில், பருவுடல் நுண்ணுடல் காரணவுடல் என்ற மூன்றுடலேயும் அகற்றிப் பிரகிருதி மண்டலத்திற்கு மேலே உயர்வன் என்பது விளக்கமாம். 2

இந்தப் பிரணவமே வேதமூலம். இதனத் தியானித்து அநபூதி யடைந்தவன் சாவா மூவாப் பேரின்பரில் எய்துகிருன். இந்தப் பிரணவம் உயிர்க்குற்றங்கள் அணத்தையும் அகற்றி, அரனடிக்கீழ்ச் சேர்ப்பிக் கின்றது. இதுவே எல்லா ஒலிகட்கும் மூலகாரணம்; எல்லாத் தேவர்கட்கும் பிறப்பிடம். 3

இதன் ஒலிவடிவில் அகாரம், உகாரம், மகாரம், இவை ஒவ்வொன் றின் பின்னரும் மனனுணர்ச்சியாலே (பைசந்திவாக்காக) தியானிக்கப் பெறும் அரைமாத்திரையோலி இவை நான்கும் கூடியுள்ளன. இங்ஙனம் கூடியுள்ள நில சமட்டிப் பிரணவம். இதன் வரிவடிவத்தை விளக்க உபரிடதங்களும், ஆகமங்களும் பல உவமைகளே எடுத்துக்காட்டின. அவற்றுள் முண்டகோபரிஷத் 'பிரணவம் வில் வடிவானது' என்றது. சர்ப்ப வடிவான குண்டலிர் இது. மூலநாடி, அன்னத்தின் குரல்போன்ற ஒலியுடையது என்கின்றது ஞானசித்தியாகமம். 5

<sup>1</sup> ஸக்ர் உற்றி திர தி வாய் பிரும் இது வர்வர்காப் நிழுத்.

<sup>3</sup> வாணாது வை பாது வரசாத நி வணாயே தீ தி வுணவ 1

<sup>4</sup> வ.ணவொ ய\_ந-ஃ I

**<sup>–</sup>முண்டகோப் திஷ**த்.

E நாவி இடை வு தாஜாவி கு எணுமிவாலை நிஸ் நால் ! — நாவரிக்கி.

பிரணவம் ஐக்தெழுத்துக்களுடைய கூட்டம். முதல் உரு கட்சத்திர வடிவு, அதாவது வட்டப்புள்ளி இ. இரண்டாம் வடிவு தண்டம்போலப் படுக்கையிற் கிடக்கும் கேர்கோடு —. மூன்ரும் உரு வட்டம் ். கான்காம் உரு பிறைமத் ். ஐக்தாம் உருவாகிய பிக்து • புள்ளி வடிவு, ¹ இவற்றுள் வட்டப் புள்ளியும் கேர்கோடும் சேர்க்து உ பின்னேயார்கழி ஆகிறது. இக்கச் சுழியை இட்டாலே போதும். பிள்ளேயார் வணக்கம் ஆகிவிடுகிறது.

முன்னர்க் காட்டியவன்னம் ஒலிவடிவிலும் வரிவடிவிலும் ஐந்தன் கட்டாகிய பிரணவத்தில் அகரம் சிவம்; உகரம் சத்தி; மகரம் மலம்; நாதம் மாயை: பிக்து உயிர். 2 இவற்றுள் அகர உகர வடிவாக உள்ள ட பிள்ளேயார்கழி சிவசத்திகளின் சேர்க்கையாகும்.

மற்றேரிடத்தில், திருமூலர் அகாரம் உயிர், உகாரம் இறை, மகாரம் மலம் என்று அருளினர். 3 இக்கருத்தையும் ஊன்றி அநுபகித்து, அதர உதரக் கூறுக இணேந்த பிள்ளேயார் சுழியையும் உற்றுகோக்குணேல், இறையுடன் நாம் ஒன்றியிருக்கும் நிலேயைக் காண்போம். தாடல்போல அகாரமாகிய உயிர், உகாரமாகிய இறைவனேடு இயைந்து, அகாரமாகிய உயிர் வடிவம் அற்று, உகரவடிவே வடிவாய் – பிள்ளேயார்சுழியாய் – அத்து விதமாய் நிற்கும் சுத்தாத்துவித தித்தாந்த முத்தி நிலேயைத் தெரிவிக்கும் குறியீடாகும். இந்த இயைபு நம்மையறியாமலே நம்வாழ்க்கையில் தித்தாந்தச் செந்நேறி கலந்திருப்பதைக் காட்டும் கிறந்த சான்முகும்.

பிரணவத்தின் ஐந்து கூறுகளுக்கும் உரிய அதிதேவதைகள் இன்னர் இன்றர் என்று கூறவந்த சிவஞானபோதம் அகரத்திற்குப் பிரமண்யும். உதரத்திற்குத் இருமாலேயும், மகரத்திற்கு உருத்திரண்யும், விந்துவிற்கு

െ ച്യൂറെ പ്യൂമ് പതാനപ്പ് ച്യായതാ വയ്യുക്കുന്നു പ്ര പ്യൂനാ പേ അം പ്രവാധ ചെയ്യായുന്നു പ്രവാധി പ്രവാധി

—காமிகம்.

மக்கர் மக்கால் வருழுப் பதத்தில்"

-- தி நடித்திரம். பா. 975.

-- தி நன நட்பயன். பா. 82.

<sup>2 &#</sup>x27;'இறைசத்தி பாசம் எழில்மாயை ஆவி உறிற்கும் ஒவ்வரத்துள் ''-'' ஆபே சியங்கள் அவர உவரங்கள் ''

<sup>&</sup>quot;ஆமே செயங்கள் அவர உவரங்கள் " — நிருமந்திரம். பா. 891. 8 " அவரம் உயிரே உவரம் பரமே





மகேசளேயும், நாதத்திற்குச் சதாசிவினயும் கூறிற்று. இதினயும் நம் மனத்துட்கொண்டுபின்போர்சுழியைப்பார்ப்போம். எழுதத்தொடங்குவது என்பது இலக்கியசிருஷ்டி. அதற்குமுன் பிரமின அதிதெய்வமாகக்கொண்ட அகரத்தின் கூருகிய இதினையும். தோன்றிய இலக்கியம் சின்று நிலவுதற் போருட்டுத் திருமாலே அதிதேய்வமாகக்கொண்ட உகரத்தின் கூருகிய — இதினையும் இணேத்து — பின்னேயார் சுழியாக எழுதுகிறேம். இதன் அடிப்படையுண்மை 'தோன்றிய இலக்கியமாகிய அறிவுக்கோயில், என்றும் நின்று நிலவுவதாகுக ' என்ற நற்குறிப்பாக இருத்தல் நம்மனேர்க்குச் சிறந்த ஞானவிருந்தாகும். இங்ஙனம் பிரமாதிகளே அதிதெய்வங்களாகச் சொன்ன து உபசாரம். 2

வட்டம் நகாரம். — படுக்கையான நேர்கோடு மகாரம். 3 இது சிகாரம். \_ பிறைமதி வகாரம். • பிர்து யகாரம். இவை திருவைக் தெழுத்தின் வடிவு. 3 இவற்றில் வட்ட வடிவாகிய நகாரமும் கோட்டு வடிவாகிய மகாரமும் சேர்ந்த பிள்ளேயார்சுழி நம என்றதன் வடிவாகும். இதற்கு. வணக்கம் என்பது பொருள். வணக்கமாவது ஆணவத்தின் விளவான தற்போதமடங்கித் தான் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உடையவன்: முற்றறிவும் முற்றுத்தொழிலும் உடையை பரம்பொருளின் உடைமை என்பதை அறிந்து அடங்கி இருத்தல். பிள்ளேயார் சுழியை யிட்டால் பசு போதம் அடங்கிப்போக, பதிபோதம் மேற்பட்டிருக்கிறது. அப்போது இயற்றப்பெறும் தொழில்கள் யாவும் சிவன்செயலே என்பதைக்காட்டும் அடையாளமாகும்.

#### இனி மற்றெரு முறையும் வேறு பெயரும் :

பிந்து புள்ளி வடிவம்; இது சக்தி. நாதம் சிவம்; இது தண்ட வடிவம். இவ்விரண்டின் இணேப்பு •\_\_ பிள்ளேயார்சுழி. நாதபிந்துக்களே

<sup>1 &#</sup>x27;' எண்ணில வோம்காரத் தீசர் சதாகியமாம் கண்ணிய விந்துவொடு காதத்துக் - கண்ணில் பகரயன்மா லோடு பரமனத் தெம்மம் அகரவுக ரம்மகரத் தான் ''

<sup>--</sup> சிவஞா. கு. 4. பா - 4.

<sup>2</sup> ககார் முட்சி வி. குது கி. க்கயில் குது முறிக்கு நடிக்கு குது குது குறிக்கு குது குறிக்கு நடிக்கு குறிக்கு கு

<sup>3</sup> இந்துசாதனம் ஐய ஆடி 29உ இதழ்.

ஒன்போத எப்படி? முடியாது. அதறுனே இது பெயர்மாத்திரையான் உணர வென்டி பதாவீற்று. இத்தகைய அசாதி மூலப் பொருள்களாகிய சிவசத்தி களின் சின்வோடு. அவற்றின் வேருகாத-இணேக்து உண்டான பிள்ளேயாரை சின்லுட்டப் பிள்ளேயார்கழி இடப்பெறுகின்றது. ஒலிக்க முடியாமையால் இதின ஊகைய எழுத்து! என்றழைப்பர் பெரியோர். சாந்தொளுக்கள் இதின மேனருக்கரம். மூலமனு. மௌனக்குறி என்ற பெடர்காரப் கூடிப்கு கின்றன.

இருகாறுங் கூறியவாற்றுல், பின்னேயார் சழி குலமனுவ இய பிறம் வந்தின் சிறைக்கவடிவே என்பதும், உயிரும் இறையும், கிவழும் சுக்குயும், ஒன்றுகக் கலக்குள்ள கிலேயைக் காட்டும் அடையானமார், என்பதும், இதன் எழுதுவதன்வாயிலாக ஆன்மாக்கள் தற்போதங்கெட்டு, பதிஞானம் மேவரப்பெறுகின்றனர் என்பதும், அக்கிலையில் இயற்றப்பெறுஞ் செயல்கள் மாகும் சிவன்செயலேயாக விளக்கம்பெறும் என்பதும் உணர்த்தப்பெற்றன.

இவ்வண்ணம், எக்கணத்திலும் எழுத்திலும் செயலிலும் குகக்கு கீன்று காத்துவருகின்ற பிள்போயாரை வணங்கும் பழக்கம், வழிவழியாகப் பரவிவரப் பெரியோர்கள் என்ன என்ன முறையைக் கையாண்டார்கள் என்பதையும் பார்ப்போம்.

> கைக்கும் பிணியோடு காலன் தலேப்படும் ஏல்வையினில் எய்க்குள் கவலேக் கிடைத்தடைந் தேன்வேம்மை நாவலோக்கும் பைக்கும் அரவரை யான்தத்த பாய்மத யானேபத்துத் திக்கும் பணிதுதற் கண்திர வாளள் திருவடியே.

> > —கபிலதேவசாயனர்.





# பிள்ளேயாரும் - பெரியோர்களும்

## பிள்ளேயார் வணக்கம் நிலேக்கப் பெரியோர் கையாண்டமுறை:

நமது தாத்தாக்கள் பொழுது விடிய நான்கு நாழிகைக்கு முன்பே எழுந்துவிடுவார்கள். தங்கள் பேரன் பேத்திகளே எழுப்பி உட்கார வைத்துக் கொள்ளுவார்கள். அன்பு கனிந்த குரலால் பீள்ளேயார் சீந்தனை யென்னும் வேழமுகத்தைப் பாராயணம் செய்விப்பார்கள். அவர்கள் கருத்து, கம்பங்கொல்ஃயும் கொத்தினதாகட்டும்: தம்பிக்கும் பெண் பார்த்ததாகட்டும் என்பதுபோலப் பீள்ளேயார் வணக்கத்தையும் பழக்கிய நாகட்டும்; பீள்ளே யுள்ளத்தில் நினவுவன்மையையும் பெருக்கிய தாகட்டும் என்பதே.

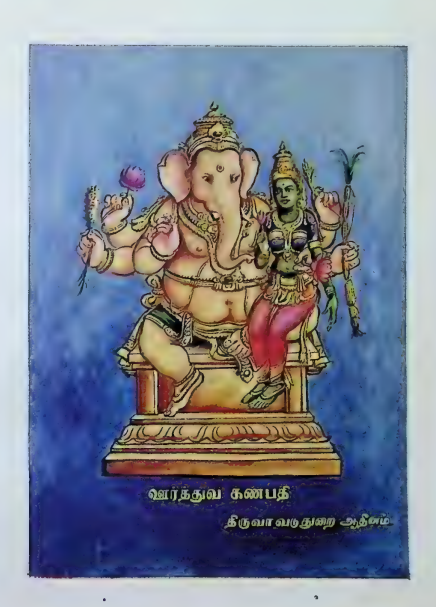
தாத்தா செய்வதைப் பார்த்திருக்கின்ற பாட்டிமார்கள் பங்கு சொத்தையா ? ஓய்ந்த நேரத்தில் குழந்தைக‰க் கூப்பிட்டு உட்காரவைத்துக் கொள்ளுவாள். உள்ளம் உருக்கும் தெள்ளத் தெளிந்த பாடல்களாகிய,

- " குள்ளக் குள்ளணக் குண்டு வயிறணே வெள்ணக் கோம்பண் விநாயகணக் தொழு."
- " வெள்ளேக் கோம்பன் விதாயக‰த் தொழ துள்ளி யோடும் தொடரும் வி‰களே."
- "கருஃன வள்ளல் கணபதியைத் தொழ அருமைப் போருள்கள் அஃளத்தும் வருமே."
- " முப்பழம் வெல்லம் மோதகம் தின்னும் தோப்பை யப்படூரத் தொழவிகோ இல்கே."
- " வேழ முகத்து விதாயககோத் தொழ வாழ்வு மிகுத்து வரும்."

இவற்றைப் பாட்டிக்கே சொந்தமான, தழுதழுத்த குரலால் பொக்கை வாயால் பாடுவாள். குழந்தைகளுக்குப் பாட்டு என்ருலே அலாதிப் பிரியம். தாயின் தாலாட்டிலே உருவான உள்ளம்படைத்த. அவைகளுக்கு ஒரே ரம்மானம். பாட்டிப் பாட்டை அப்படியே வாங்கிப் பாடும். பாட்டின் எளிமை அவர்கள் கருத்திற்கு விருந்தாகி அவர்களே ஆடியம் வைக்கும். பாடல் அதுபவத்தில் தங்களேப் பிள்ளேயாராகவே எண்ணிக்கொள்வார்கள். பாட்டி நினத்தபடியே பாலர்களுக்குப் பாடலும் வந்தது. நினவு வன்மையும் நிலத்தது. படிப்பும் வந்தது. பாவினடில் முற்றிற்று. பயனும் சித்தியாயிற்று. பாட்டிப்பழக்கம் இது.

அடியார்த்து கோள்வாயே தெஞ்சமே! அப்பம் இரு அவனே டெள்ளுண்டை கவீனல்—வடிசுவையில் தாழ்வானே ஆழ்வானத் தவ் அடியார் உள்ளத்தே வாழ்வான வாழ்த்தியே வாழ்.

— கபிலதேவநாயனர்.





# பிள்ளேயார் பிறப்பு

### ின்ளேயார் எப்படிப் பிறந்தார் ?

பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றி ஆராய்வதற்குமுன், இறைவன் பிறப்பையும் அறிந்துகொள்ளுதல் அவசியம். அப்பன் பிறப்பைப்போலத்தானே இருக்கும் மகன்பிறப்பும். குமரன் இயல்பைக் கூறவந்த நகைச்சுவைக் கவிஞர் காளமேகளுரும் ¹ கோத்திரத்துக் குணங்களேக் கூறுவதைப் பாருங்கள். அதுபோலத்தான் பிள்ளேயார் பிறப்புப்பற்றியும் இருக்கும். பொதுவாகப் பிறத்தல் என்பது நீத்தியமாகியஉயிர் செய்தவினேக்குத் தக உடலோடுகூடி உலகில் தோன்றுதல். கடவுட்பிறப்பு இத்தகையதன்று.

ஒலிபுருவில் உள்ள எழுத்து எளிதில் எங்கும் யாரும் அறிந்து கொள்ள வரிவடிவமைதல்போல, அறிவுருவாக அன்பரகத்தாமரையில் அவரவர் பரிபாகவிசேடத்திற்குத்தகக் காட்சு வழங்கும் இறைவன், உருமேனியைத் தாங்குகிருர், அவர்கொள்ளும் மேனி நம்மேனிபோல மாயையின் காரியமன்று. உயிர்மேல்வைத்த கருணேயால் அவரே தாங்கிக் கொடிய நமக்காகவே. ஆதலால் அவருரு உலகிணக்கடந்தது. உலகெலாம் அவர்வடிவு. உலகிற்கெல்லாம் அவரே உயிர். இங்ஙனமாகிய அவர் திருமேனி நமது கருமேனி கழிக்கவந்த கருணயின்வடிவு. 2 இங்ஙனமாக, சமயத்துறைக்கும் - தங்கள் அறிவுத்துறைக்கும் ஏணியிட்டு இயைபுகாட்டும் நுண்ணறிவாளர் சிலர் உண்மை கூறுவார்போல இறைவன் வடிவெல்லாம் என்ன? நம் கற்பணேயால் படைத்திட்டுக் கொண்டவை காமே! என்பர்.

நம் கற்பின். கண்டதைக்கொண்டு, அறிந்த ஆற்றில் அதனிடத்து அமைந்ததாகக் கருதச் செய்யுமேயன்றிக் கடந்த நில்யை அதனிடத்துக் கற்பிக்கச் செய்யாது: ஆற்றவின்மையான். அம்மட்டோ! நம் அறிவுக்கு எட்டாத அதிகமான பயினயும் அளியாது. இதனுவேயே; இறைவன் தானே கொள்ளுக் திருமேனியன் ஆதவின் <sup>3</sup> "வேண்டத்தக்கது அறிவோய் நீ"

3 திருவாசகம். பா. 499.

<sup>1</sup> தனிப்பாடல் 'அப்பன் இரக்துண்ணி' 2 சித்தியார், சுபக். சூ. 1, பா-55.

என்றம், சாம் வேண்டத்தகுவனவற்றை அவரறிக்கு கமக்கு அறிவிக்க சாம் அதிக்து வெண்டுவோமாயின் முழுதும் தருவர் ஆதலின் <sup>1</sup> "வேண்ட முழுதும் தருவோய் கீ" என்றும் போற்றுகிருர் மாணிக்கவாசகர்.

இவ்வன்னம். அருளே காரணமாக அவர் கொள்ளுக் இருமேனி எப்படிப் பிறந்தது? எப்போது பிறந்தது என்று ஆய்தல் முடியுமா? இவர் தந்தையை இப்படியாக இவர் கிலயும் அத்தகையதுதானே.

# சிவகுடும்பம் :

சிவன் பெரிய குடித்தனக்காரர்போலிருக்கிறதே. அவருக்கு மலே அரசன் மகள் மினவி. பிள்ளேகளோ நாறுபோர். அவர்களில் இருவர் மிக வாக்கம் அடைந்தவர்கள். ஒருவர் விகாயகர். மற்றவர் முருகன். இந்தப் ம்ச் இக்கும் பெற்றும் சிவன் பிரமசாரிபாம். உமை கன்னியாம். இது எப்படி? என்று விறுவலாம். மகன் என்றது, உலகியலில் ஒரு நக்வதக்குத் தாபிடத்து ஒருயிர் மகவாகப் பிறத்தல் போன்றதன்று சிவ குடும்பத்தில் உள்ள தூதை மகன்முறை. தேவர்களாகிய உயிர்கள், செய்று விளையை து பன்மன் ஆட்சியென்னும் துன்பத்தால் நுகர்க்து கழித்தபிறகு. அவர் க க் காப்பாற்ற – துன்பக்காரண அகிய அவினத் தொலேக்கத் தானே அற மகந்தாங்கி, தன் அற்றலாகிய ஆறு பொறிகளே உண்டாக்கினர். அவை உருவாயின. ஓடின, ஆடின, உமையம்மை ஒன்றுகூட்டக் கந்தனுயினர்; தேவர் திலவராயினர். இதனுல் இறைவனின் வேறல்லன் முருகன். போலவே பிள்ளேயாரும், தன்னின் வேருகாத தனது ஆற்றில அதுவும் ஒலியின் வன்மையைத் தன்னின் வேருக்கித் தந்தார். அதுவே உலகப் படைப்பின் முதப் தொற்றம். இதின ஒங்காரத்தில் விளங்கும் முதல்வன் படைப்புக்கு முக்கிய தோற்றமுடையனும், விக்கு நாதச் சேர்க்கையால் பிடார்த் முதலோசையில் முனேந்து நிற்பவனுதலின் அவன் விந்துநாதங்களே இடக்கி நிற்கும் அம்மையப்பருக்கு மூத்தபின்னே போல்வன் ' என்ற மறை ம்.வடிகளின் எழுத்தும் கன்குவினக்கும். 2

இய்ஙளம் உள்ள உண்மை கில்யை அறிந்துகொள்ளும் அறிவாற்றில் இந்தையே பெற்றிருந்தும் நம்மவரிற் சிலர். பிள்ளேயார் மகனுளதைப்பற்றி என்னெக்கையோ கூற. நமது பண்பாட்டை எழுத்து மூலமாகப் பயின்ற

<sup>1</sup> இருவாசகம். பா. 499.

<sup>2 &#</sup>x27;மாணிக்கவாரகர் காலம்' பக். 273.

மேனட்டறிஞர் ஒருவர் 1 பரம்பொருள் தனக்குள்ளே தானே, ஆற்றலே அதாவது ஞானசத்தியை உலகம் தொழிற்படுவதற்காகப் படைத்துக் கொண்டது. அம் முதற் படைப்பு வாக்கு. அதன் முதல்ரிலே பிரணவம். அது பெற்ற காட்சியுரு கணபதி வடிவம் ' என்று எழுதுகிருர். இவர் தம் கருத்துக்குத் துணயாக, 'தேவர்கள் பிறப்பதற்கு முன்பே பிரமத்தினின்றும் வாக்குத் தோன்றியது; அதன் முதனிலேயே பிரணவம்' என்ற 2 கடோப ரிஷத்தைக் கையாளுகிருர். இவ்வண்ணம், சிவகுடும்பம் வாக்கு வடிவாக ஒரு பிள்ளேயும், ஆற்றல் வடிவாக ஒரு பிள்ளேயுமாக விரிந்தது.

உண்மை இவ்வாருக, பிள்ளேயார் எங்கே பிறந்தார்? எப்படிப் பிறந்தார்? என்ற ஆராய்ச்சி எங்கும் தஃமுட்டிரிற்கிறது. எல்லோர்க்கும் இதில், பிடித்தமாகச் சிலவற்றைத் தெரிவித்துவிட்டு நன்மதிப்பைப் பெறு வாரும் சிலர் உளர். இவர்கள் முடிவையே முடிவாகக்கொண்டு, நாட்டின் அறியாமையை விரட்டிவிட்டதாக எண்ணும் அறிவுதயங்கள் சில. புராணங்கள் யாவும் பொய் என்பவர்களும் பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றி ஆராய, புராண வரலாறுகளேயே ஆதாரமாகக் கொள்ளுகின்றனர். ஆதலால், பிள்ளேயார்பிறப்பைப்பற்றிய உண்மையைக் காண, புராணங்களேப்பற்றிய சில பொதுக் கருத்துக்களே அறிந்துகொள்ளுதல் அவசியம்.

புராணங்கள் கதைகளின் வாயிலாக மக்களேச் சிவ வழிபாட்டிற் செலுத்தும் கருவிகள். இறைவனுடைய பொதுவியல்பு, சிறப்பியல்புகளேச் சாத்தரவாயிலாக நுண்ணிதின் அறிந்துகொள்ளும் ஆற்றலில்லாத மக்களேத் இவற்றின் வாயிலாக தெளிவிப்பதற்காக இயற்றப்பட்ட சாதனங்கள். அறிந்துகொள்ள வேண்டிய தத்துவக் கருத்துக்களே விடுத்து, கரும்பிருக்க இரும்பு கடித்து இரேத்தவர்களேப்போல, கனியிருப்பக் காய்தின்று வாய் புளித்தவர்களேப் போல, கருப்பஞ்சாற்றை ஒழுகவிட்டுச் சக்கையைச் சுவைத்து அலுத்தவர்களேப்போல, புராணவரலாறுகளே, இறையியல்புகளேக் கருவிகளாகக் கொண்டனர் பலர். எடுத்துக்காட்டாக, குறைக்கும் உயிர்கள் இன்பஙிலே எய்துதற்கு மும்மலங்கள் தடையாகவுள்ளன. மலங்கள் மூன்றும் தன்மையாலும் வன்மையாலும் பொன் வெள்ளி இரும்பு மூன்ரு அமியன்ற கோட்டைகள். அவற்றை ஒருசேர இறைவன்

<sup>1</sup> Tamil culture Vol. III. No. 2. Page 154-155. Reverend. H. Herass. S. J.

<sup>2</sup> கடோபரிஷத் II. 4 - 6.

ஓர்த்து எர்த்து, உயிர்களே உய்யக்கோள்கிருர். அங்ஙனம் உய்ந்தவர்களே தம் அறைக்கத் தொண்டராகவும், அன்பராகவும் அமைத்துக்கொள்கிருர் உன்ற உண்மையை உணர்த்த, முப்புரங்களிருந்தன; அவை பறக்குந் தன்மையன; ஊர் ஊராக அழுக்கிவிடும் ஆற்றல் உடையன; அவற்றை இறைவன் சிரித்து எரித்தார் என்று வரலாறு கூறுகின்றன புராணங்கள். பரிபாடல் முதலிய சங்க நூல்களும் இவ்வரலாற்றை இப்படியே ஓதுகின்றன. இதனேவிட்டு எங்கேயாவது கோட்டை பறக்குமா? அவற்றைச் சிரித்து எரித்தார் என்பது எப்படி அறிவுக்குப் பொருந்தும்? என்று வினவுவதா ஏற்புடையது.

அவ்வண்ணமே, வீராயகப்பெருமான் தோற்றத்தையும் விளக்க, பல புராணங்கள் பல வரலாறுகளேப் பகர்ந்தன. புராணங்களிற் கில சைவ புராணங்கள். சில வைணவ புராணங்கள், சில அங்கி, சூரியன் இவர்களேப் பற்றியன. இங்ஙனம் சமயச்சார்புடைய புராணங்கள், வரலாற்றைப் பலவித மாகக் கூறுதல் இயல்பு. அன்றியும் கேட்கும் பக்குவர்களுக்கு ஏற்பவும் அவர்கள் சூழ்சில் - வாழ்வியல்களுக்கு ஏற்பவும் வரலாறுகளே வகுக்கும் பொறுப்பு புராணங்களுக்கு அமைவதாயிற்று. அதனையம் வரலாறுகள் பலதிறப்படுவன ஆயின. அவற்றையெல்லாம் கிடைத்தவரை தொகுத்து எழு அவரம்.

#### சிவபுராணம் :

ஒருக்கால், உலகமாதாவாகிய உமாதேவி, ஒரு பிள்ளேயைப் பெற்றுத் தாழம் கொஞ்சிக் குலாவவேண்டும் என்று எண்ணினர். மண்ணுல் உருச் சமைந்தார். உயிர் கொடுத்தார். தன் மடியில் வைத்துக் கொஞ்சிக்கொண் டிருந்தார். இதினக் கண்ணேக்கிய சிவபெருமான் எல்லாத் தேவர்களுக்கும்

<sup>1 &#</sup>x27;'ஆப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதனன் முப்புரஞ் சேற்றனன் என்பிகள் மூடர்கள் ஒப்புரம் என்பது மும்மன காயேம் அப்புரம் எம்தமை யார் அற்னாரே.''

**<sup>–</sup> தி நம**த்திரம் பா-343.

<sup>2 &</sup>quot;முகெயில் செட்றனான்று உய்ந்த மூலகில் இருவர் நின் திருக்கோயிலின்வாய்தல் வலைவர்கள் நேனியபின்னே ஒருவ தீ கரிகாட்டிரங்காக முஸ் நோந்திநடர் மாநடமுகில மணிழ்தா முழக்க அருள்செய்த தெவதேக கின்திருவடியடைந்தேன் செழும்போழில் திருப்புன்கருளானே " —சுத்தரர், திரப்புள்கூர். 8.

B பகிகடம் 5: 22 -- 26. புறம் 55.





அறிவித்துப் புதல்வர்ப்பேற்றைக் கொண்டாடத் திருவுளம்பற்றினர். தூது போக்கிருர். தேவர்கள் அணவரும் திருக்கபிலே வந்தனர். அவர்களோடு சலியனும் வந்தான். அவன் பார்வை அந்த அழகிய குழந்தையின்மேல் விழுந்தது. அதனுல் அதன் தலே அறுபட்டுப்போயிற்று. அற்ற தஃலயும் மறைந்தது. அம்மை வருந்தினர். வருங்காலக் குறிப்புணர்ந்த வள்ளல் சிவபெருமான் பூதகணங்களேப் இவ்வனத்தில் வடக்கே பார்த்து தணேவைத்துறங்கும் விலங்கொன்றின் தணேயையாவது கொணர்க என்று ஆணதந்தனர். அவர்களும் அங்ஙனமே சென்று ஓர் யாணத் தலேயைக் கொணர்ந்தார்கள், சிவபெருமான் அதணப் பொருத்திக் குழந்தையை உயிர்ப்பித்துக் கொடுத்தனர். திருவுளக் குறிப்பறிந்த உமையம்மை உள்ளம் மகிழ்ந்தார். இறைவன் யானேமுகப் புதல்வரைக் கணநாதராக்கினர்.

#### សន្ន់តាំ**យ**ប្បកា<mark>រតាប់</mark> :

உமாதேவியார் தன் தோழியரான ஐயை விஜயைகளுடன் அந்தப் புரத்திலுள்ள திருமஞ்சன அறைக்கு நீராடச் சென்றனர். அப்போது ஐயை என்பாள் 'சிவகணத்தவர்களான நந்திபிருங்கிகளேத்தானே, யாமும் காவலாக வைத்திருக்கிரேம்; நமக்கென்று தனியாளப் பெருமாட்டி ஏன் படைத்து வைத்துக்கொள்ளக்கூடாது' என்று வேண்டிக்கொண்டாள். உமையம்மை தன் திருமேனியின் அழுக்கை உருட்டி உருவாக்கி உயிர் கொடுத்துக் காவல் வைத்துச் சென்றனர். அக்காலே, சிவபெருமான் உமையம்மையாரைக் காண உள்ளேவந்தார், புதுக்காவலன் தடுத்தான். முடிவில் தரமறியா அவன் தலேயைப் பரசினை வெட்டினர், செய்தியறிந்த பிராட்டி வருந்தினர். சிவபெருமான் யாளேத் தலேயைப் பொருத்தி உயிர்ப்பித்தனர்.

### சுப்பிரபேதம் :

உமையும் சிவபிரானும் உய்யானவனத்திற்குச் சென்றனர். அங்கே பிடியுங் களிறும் தம்முட்கலந்து நின்றன. அவற்றைக் கண்ட இவர்களும் பிடியுங் களிறும் ஆயினர். பிள்ளேயார் பிறந்தார். இந்த வரலாறு திருஞான சம்பந்த சுவாமிகளது 'பந்தத்தால்' என்னும் கழுமலப்பதிகத்திலும் 'பிடியதனுரு' என்ற வலிவலம் திருப்பாடலிலும் குறிக்கப்பெறுகின்றது. (விக்கோசுர பிரதிஷ்டாவி தி சுலோகம் 1-6.)

### காஞ்சிப்புராணம் :

சவபெருமானும் உமாதேவியும் உய்யானம் சென்றனர். அங்கே உள்ள 'முத்திரசாலா' என்ற மண்டபத்தில் ஒரு பிரணவம் எழுதப் பேற்றிருந்தது. இருவரும் அதினயே உற்று கோக்கினர். சமஷ்டிப் பிரணவ மாவிய அது பிரிந்து, இறைவன் எழுத்தாகிய அகரம் களிருகவும், அம்மை எழுத்தாகிய உகரம் பிடியாகவும் ஆயிற்று. அவை இரன்டும் கூடின. வீசாயகர் தோன்றினுர்.

#### கந்தபுராணம் :

உய்யானத்திருந்த சித்திரமண்டபத்தில் ஒரு பிரணவம் எழுதப்பெற் றிருந்தது. அதின உமாதேவியார் உற்றுசோக்கினர். பிரணவம் பிடியும் களிறுமாகிப் புணர்ந்தன. விநாயகர் அவதரித்தார்.

> "அக்கணத் தாயிடை ஐங்கரத் தவன்அடுள் முக்களுல் வாயினுள் மும்மதத் தாறுபாய் மைக்கடுங் களிறேனும் மாமுகத் தவன்மதிச் செக்கிவர் சடையதேர் சிறுவன்வந் தருளினுன்"

> > (கயமுகன் உற்பத்திப் படலம்.)

#### விநாயகபுராணம் :

பரசிவம் உலகைப் புனருற்பத்திசெய்யத் திருவுள்ளங்கொண்டு வீசாயகராக உருவுகொண்டனர். முக்குணங்களேயும் பிரம விஷ்ணு ருத்திரர்களாகப் படைத்தனர். அவர்கள் மூவரும் தத்தம் தொழில் கைவர வேன்டும் என்று வீசாயகரை சோக்கித் தவஞ்செய்தனர். முன்போலவே வீசாயகர் காட்சி வழங்கினர். முந்தொழிலாற்றலேயும் அவரவர்களுக்கு அளித்தனர்.

(மூவர் உபாசித்த படலம்.)

கபிலர் அரிய தவஞ்செய்து பெற்ற சிந்தாமணியைக் கணன் என்னும் அரசன் கவர்ந்து கொண்டான். அதினத் திரும்பப்பெறுவதற்குப் பெரிதும் தவஞ்செர்தனர். அவருடைய தவஅனல் அணத்துலகையும் பொசுக்கிற்று. விஷ்ஹவின் மாயையாகிய சாருகாசினி வெளிப்பட்டு 'இழந்த பொருளேத் திரும்பப்பெற்று உன்கவில் தேவேஸ்டுமானுல் விநாயகரை நோக்கித் தவஞ்செய்க: சிவனே விநாயகர்' என்று கூறி மறைந்<mark>தனள். கபிலர்</mark> அவ்வண்ணமே தவஞ் செய்ய விநாயகர் தோன்றினர்.

(சிக்தாமணி விகாயகர் அவதாரப் படலம்.)

பாரசுவ முனிவர்க்கும் அவர் மணவிக்கும் இருக்குமாரராகத் தானே குழந்தையாக மடுக்கரையில் தோன்றினர். முனிவரும் பன்னியரும் எடுத்து வளர்த்தனர். தங்கள் தவச்சிறப்பை அறிந்து மகிழ்ந்தனர்.

(விக்னராசர் அவதாரம்.)

கமலாசுரன் என்பவன் வேதங்களேத் திருடிக் கடலில்போய் ஒளித்துக்கொண்டான். அதணேப் பெறுவதற்காகப் பிரமன் பன்னுள் தவஞ் செய்தான். விநாயகர் பத்துக் கைகளோடும், யாணமுகத்தோடும் தோன்றி அவின அடக்கி வேதங்களே மிட்டுக் கொடுத்தனர். மல்லாளன் என்னும் அந்தணச் சுறுவனுகவும் தோன்றி வேதங்களேப் பயிற்றுவித்தனர்.

(மயூரேசர் அவதாரப் படலம்.)

உமாதேவியார் சிவபெருமானிடம் விகாயக மக்திரமாகிய ஏகாக்ஷர மக்திரத்தை உபதேசங் கேட்டார். கணபதியை உபாசித்து வக்தனர். விகாயகர் ஆறு கரங்களோடும், ஆனே முகத்தோடும் வெண்ணிறமான குழக்தையாகப் பாலசக்திர விகாயகர் என்னும் திருகாமத்துடன் உமா தேவிக்கு மகனுகத் தோன்றினர். அங்ஙனம் அவர் அவதரித்த காள் ஆவணி மாசத்துப் பூர்வபட்ச சதுர்த்தியும் விசாககட்சத்திரமும் கூடிய சோம வாரத்தில் சிங்க லக்னமாகும்.

இவ்வண்ணம் விகாயகர் பிறப்பைப்பற்றிய வரலாறுகள் பலவுள்ளன. இவற்றுட் சிலவரலாறுகள், விகாயகர் சிவனேயென்பதைத் தெரிவிப்பன. சில வரலாறுகள் அன்பர்களுக்கு அருள்வழங்க அவரவர்கள் தியானித்த வண்ணம் விகாயகர் தோன்றிய கிலேயையே அறிவிப்பன.

## இங்ஙனம் பலபடக் கூறுவானேன் :

ஆன்மாக்களாகிய நம்மைப்போல ஒரு தாய் வயிற்றிலே ஒரு காலத்து, குறிப்பிட்ட அங்க அடையாளங்களோடு பிறந்திருப்பின், குறிப் பிட்டு இதுதான் விநாயகர் பிறப்பு; இன்ன ஆண்டிற் பிறந்தார்; இத்தினயடி உயரம்; இவ்வளவு பருமன்; இவ்வளவு எடையிருந்தார் என்று கூற இயலும். அங்ஙனமன்றி, அவரவர்களும் தத்தமக்குப் புலனைவரை கூற்னர். இது ஒன்றே இறைவன் பிறப்பு இல்லாதவன்; பிறந்தார் எனப்படுதல் உபசாரவழக்கு; திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளியதை கற்வார் பாரும் இல்ல என்பதைக் காட்டும் சிறந்த சான்ருகும். இங்ஙனம் கூறப்படும் கதைகள் பலவும், வீநாயகர் திருமேனி, தாமே மேற்கொள்ளப் பேற்ற–மாயாகாரியமல்லாத–ஞானமேயான–நம்முடைய கருமேனி கழிக்க வந்தது என்பதை வீளக்கும். இதனே உமாபதிசிவம் 'ஒளியான திருமேனி' என்ப கருளிற்று. உண்மை இவ்வாருகச் சமயம்பழுத்த தமிறிகளிற் என்ப கருவரும் 'அழக்குருண்டை ' விலங்குப் பிள்ளே ' என்றெல் லாம் கூறிவருகின்றனர். Dr. H. Herass S. J. போன்ற புறச்சமயத்தவர் கரும்து போற்ற, இவர்கள்மட்டும் தூற்றக் காரணம் என்ன? கறிந்து உய்யும் புண்ணியஞ் செய்யாக்குறையே!

# பிறப்பு வரலாறுகளின் உண்மை :

உலகப்பொருள்களின் இயல்பை விளக்கப்பு தூர்த ஆசிர்யர் மல்பைக் காட்டி - பாறையைக்காட்டி - கல்லிக்காட்டி - மண்ணேக்காட்டி - அறு வைக்காட்டி - பரமானுவைக் காட்டுவது போல - நாம் கோயில்களிற் காழும் பிள்ளேயார் சிகண்டருத்திரகுமார விநாயகராகப் பிரகிருதிபுவன வாகளாகிய நம்போன்ற சகலாதியான்மாக்களுக்கு அருள்வழங்குபவர். இவரை அதிட்டித்து நிற்பவர் சுத்தவித்யாதத்வத்திலுள்ள விநாயகர், இவர் சுத்தவித்யா புவனவாசிகளுக்கு அருள்வழங்கி, சுசுரதத்வத்திலுள்ள விநாயக ரால் அடுட்டிக்கப்பெறுவர். சுசுரதத்துவபுவனவாகிகளுக்கு அருள்வழங்கும் விநாயகர் பரசாதவடிவினராகப் பரசிவத்தின் வேருகாதவராக இருப்பவர். இநிலகள் யாவும் அவனருளே கண்ணகக் காணவேண்டிய அநுபவத். இறுங்கள். இவ்வண்ணம் அறிவினுக்கறிவாக விளங்கும் விநாயகர் பிறந்தார் என்பதும் நில உண்மைகளே விளக்குநிறைல் தெளிவு.

ெனும் பார்வதியுங்கூடிப் பின்னேயாரைப்பெற்றனர் என்பது அகார வருங்களாயே வெழும் சக்தியுங்கூடியே சுத்தமாயாகாரியமாகிய நாதப் பினாவமாயிற்று என்பதை விளக்க எழுந்ததாம். அதற்குமேல் சக்தி வன் முகமான பரசிவம் பரநாதப் பிரணவத்தை சன்றது என்பதும் அங்ஙனம் வபசாரமே. இந்துறுக்கத்தை எங்ஙனம் அனேவருக்கும் உணர்த்த இயலும். மினையக்காட்டி விளக்கும் உலகியல் ஆசிரியரைப்போலவே புராண ஆடியிகள் சிவனும் பார்வதியும் நடைமில்யாகிய ஆணியும் பிடியும் ஆடினர்; விசாயகர் பிறந்தார் என்றனர். அரசன் நாட்டில் எதினையும் செய்யலாமாயினும் ஊர் காவலேயும் - கள்ளனேக் கண்டுபிடித்தலேயும் விரணேக்கொண்டே இயற்றல் நேர்மையாதல்போல ஆக்கலாதி ஐந்தொழில யும் ஒருசேர ஒரேகாலத்து ஆற்றும் வன்மை இறைவர்க்கு உளதாயினும் அதிலும் சிருட்டி முதலான பிரமனுதியரைக்கொண்டே இயற்றுவிப்பர். வற்றிற்கு முதற்காரணமான மாயையைக்கொண்டே இயற்றுவர். ஆதலால் இறைவனது நீங்காத வன்மையாகிய பராசக்தி தன் அழுக்கைக்கொண்டு உருவாக்கினுள்: மண்ணேக்கொண்டு உருவாக்கிளுள் என்றது (அழுக்கு 1 \_ மாயையைக்கொண்டு முதற்படைப்பைத் மாயை. மண்<sup>2</sup> - மாயை.) 'ஐங்கலப் பாரம் சுமத்தல் சாத்தற்கு தொடங்கினுள் என்பதாகும். விளயாட்டு ' என்ருற்போல, சிருட்டியாதி தொழில்களும் இறைவற்கு முட்டை தூக்கலால் வேர்த்தல், இரேத்தல் முதலிய ஒர் வீளேயாட்டு. விகாரங்களும் பிறவும் நமக்குண்டாதல்போல, படைத்தலாதி தொழிலியற்ற லால் இறைவன் விகாரியாகான் என்பதை உணர்த்தவே மண்ணுலே போம்மைசெய்து உயிர்கொடுத்து வைத்துக்கொண்டு உமைவிளயாடினுள் மேலும் ஒன்ருத இரண்டை (தேவ உடஃயும் - விலங்குத் தலேயையும்) ஒன்றவைத்தார் என்பது இறைவனுடைய (எல்லாம்வல்ல தன்மைக்கு) அளவிலாற்றலுக்கு அமைந்த எடுத்துக்காட்டு. அம்மையின் காவலின வெட்டிக் கொன்ருர்; தலேகொடுத்துக் காத்தார் என்பது ்ஆக்கலும் அழித்தல் தானும் அவனருட்செயலேபாகும் என்பதைக் காட்டுகிறது.

<sup>1</sup> சித்தியார் சூ. 2. பா. 52. 2 சித்தியார் சூ. 1. பா. 18.

# திருவுந்வத் தத்துவம்

-----

விராயகர் திருமெனி ஞானமே வடிவானது என்பது முன்னரே கூறப்பெற்றது. அவருடைய கரசரறைத் அவயவங்களும் அங்களமே என்பதைவினக்குவாம்.

திருவர: ஆன்மாவைப் பொருந்தி சின்று மலகன்ம மானைகள்த் தொழிற்படுத்தி இருமையின்பத்தையும் அளிட்பது ஞானம். இந்தகைய ஞானம்பொருந்த உயிர்கள் விளக்கம் பேறுகின்றன. சுந்த குடைப்ட விசாயகப்பெருமானுடைய திருவடிகள். சிவபெருமானே ஞானத் நிறுவுரு வாகக் காட்டும் குமரகுருபர அடிகள் 'ஞானம் திருவடியா ' என்றது இந்தம் பிரமானம். இந்த ஞானத்திருவடி அன்பரகத் தாமரையிற் பொருந்த உயிர்கள் பிராரத்தவின்யால் வின்யும் இன்னதும் வலிருன்றிப் டோக, வருவின்யும் செய்வின்யும் சேராதொழிய என்றும் இன்பம் பெருக உதவுகள்றன.

பேருவாறு: ஆகாசம் எல்லாப் பொருள்களும் தன்னகத்து ஒடிங்கவும், உண்டாகவும் இடந்தந்து இருப்பதுபோலப் பேருவயிருகிய ஆகாசமும் எல்லா உலகங்களும் உயிர்களும் தம்முள் அடங்கியிருக்கின்றன என்பதைக் குறிப்பிடுவது. மையுல நடிய உடிரையி, ட்டியி என்று என்பதுத்தி. விரையுகர் விஸ்வருபராகையால் அவரிடம் எல்லாம் அடங்கல் இயல்போம். தான் எல்லாவற்றிலும் விபாபகமாய், அவைகளே விடாப்பியமாக அடக்கிவினங்கும் சர்வகாரணத்துவ சக்தியாயுள்ளது பேறை வயிறு என்பது கருத்து.

ஆங்கரம்: கரம் கள்மே்தி பமாகிய தொழில்புரிகருவி விளயகருக்கு உடி கரங்கள். அவற்றில், ஒருகரத்தில் பாசம் ஏக்தியிருக்கிரூர். பாசம் டிற் நல் கரங்கள், அவற்றில், ஒருகரத்தில் பாசம் ஏக்தியிருக்கிரூர். பாசம் டிற் நல் கருப்பித்துப் பிணித்து கிற்பது. பிணிப்பு பிறத்தற்கேது. உட்டாசத்தைத் தரித்த கரம் அவரது படைத்தற்றேழில் க் குறிப்பது. ஒரு கடம் கம் நக்கிற அவரத் கரம் அறிக்கு கரமாகிய அபய கடி பிறும்கடைகில் விருக்கும் திறில் அறிவிட்பது. அமைத்த கரமாகிய அபய கடி பிறும்கடைகில் விருக்கும் திறிப்பது. இன்பச்சுருவால் துரத்தப்பெற்று தை வருக்கிற உளிக்கு கர்க்கிற வரிக்கு திறியிரும் திறியிருக்கும் திறியிருக்குறியிருக்கும் திறியிருக்கும் திறியிருக்கு திறியிருக்குறிருக்கு திறியிருக்கு திறியிருக்கும் திறியிருக்கு தி





'திதி'வன்மையை யறிவிப்பது. வரதமும் மோதகம் ஏக்தியதுமாகிய கரம் அங்ஙனம் அபயம்பெற்ற உயிர்களின் பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப அருளலேச் செய்வதாம், இக்கரம் கீழ்கோக்கியிருப்பது சிறக்த ஞானக்குறி. பிறவிக்கு அஞ்சிவக்தடைக்த ஆன்மாக்கள் அடையுமிடம் திருவடியாகிய முத்திப் பேறு என்பதைக் குறிப்பிப்பது. இவ்வண்ணம் உணர்த்தியும் உலக இன்பத்தையே உயிர்கள் விரும்புமாயின் அவற்றையும் வேண்டியவாறு எய்துக என அள்ளிவிசும் அடையாளமுமாம். துடுக்கை ஊறுஉணர்ச்சியும். மணம் அறிதலும், உணவை எடுத்தலும் ஆகிய முத்திறங்களேயுடையது. இக்கரம் மோதகத்தை ஏக்டியிருக்கிறது. வரதகரத்தையும் அடுத்துச் கட்டாமல் சுட்டிக் காட்டுகிறது. இது காட்டியும் - மறைத்தும் சிற்கும் திரோதானமாகிய மறைப்புத்தொழிலே அறிவிப்பதாம். இங்ஙனம் ஐக்து திருக்கரங்களும் ஐக்தொழில் யறிவிப்பன.

கொம்புகள்: ஒடிந்தகொம்பு, துணே உறுப்பினுள் ஒன்ருகவும் இருந்து, ஆயுதமாகவும் பயன்படும். இது அபரஞானமாகிய விந்து. மற்ற ஒற்றைக்கொம்பு நிஸ்த்த இறைவின யுணர்தற்கு வாயிலான பரஞானம். கொம்புகளேப் பதிஞானமும் பாசஞானமும் எனக் கூறுதலும் உண்டு. பாசஞானம் வலதுகொம்பாகிய ஓடிக்கப்பெற்ற கொம்பு. பாசஞானம் கலேஞானமாகச் சிவஞானத்திற்கு வாயீலாக இருப்பது. அதனுலேயே இது பாரதம் எழுதத் துணேயான எழுத்தாணியாக இருந்தது. பாரதம் மன்னர் வரலாற்றைக் குறிக்கும் பாசஞானநூல். அது பலவிடங்களிற் சிவ பரத்துவங்கூறி, சிவஞானத்திற்கு வாயிலாகிறது. அதனுலேயே இக்கொம்பு பின் ஒருகால் மாயையுருவினனுகிய கஜமுகன்மேல் ஏவப்பெற்றது. அவ னுடைய மலமாயைகளின் வன்மையை விரட்டி ஆட்கொண்டது. இங்ஙனம் இல்லேயாறுல் ஞானவடிவினராகிய விநாயகரின் உபாங்கமாகிய ஞானத்தந்தம் மாயேய உருவின்னன அவினப் பொருந்தாது. இடது கொம்பு பதிஞானம். அதனுலேயே பெருமாணப் பொருந்திப் பிரிவின்றி இருக்கிறது. இங்ஙனம் தந்தத்தை ஞானமாக உருவகித்தே \* "கரணம், மாபுலன் ஆணவ கான்பியம், மரணமாகத் தகழ்ந்த மருப்புடன் " என்பர் பெரியோர்.

தாழ்செவி: திருச்செவிகள் இரண்டும் உயிர்களுக்கு மலவாதின் தாக்காமல் காத்து, விண வெப்பம் போக்கியருள்வன. இது எல்லாமறியும் தன்மையைக் குறிப்பது.

அருணகிரிபுராணம்: காப்புச்செய்யுள்.

ரக்கண்: உள்ளி பெருக்குதலும், வளர்ச்சியும், பதஞ் செய்தலு மாகிய முத்தொழில்ச் செய்யும் சோம குரிய அக்கினிகள். 'இறைவற்குக் கண்மூன் நம் முச்சுடர்' என்ற இலக்கணநூல் எடுத்துக்காட்டும் இதனே வலியுறுக்கும்.

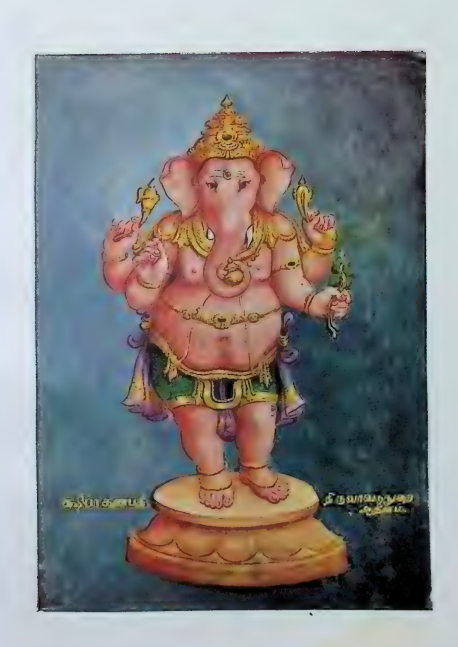
பிரை முடி: உடல், தேப்ச் துபோனுலும், களங்கம் அகன் நது இதை. அதுபோலத் தவ விரதங்களான் அறியாமை தேப்ச்து உண்மை ஞானம் பெற்ற உயிர்களே சிரத்தானம் எய்துதற்குரியவை என்பதைக் காட்டும் அடையாளமாம்.

ரம்முகம்: உவமையிலாக் கிலஞானமும், உணர்விய ெலிஞ் ஞானமும், திருப்பெருகு சிவஞானமுமாகிய மூன்று மதங்கள். " "ஞான மதம்" என்று உமாபதிசிவம் குறிப்பிக்கின்றது.

சப்பாரணம்: உதரபந்தம் பாம்பு, அணி பாம்பு, பூனூரல் பாம்பு, பாம்பு குண்டலி சக்தியின் வடிவம். மூலாதாரத்தில் குண்டலியே விசாயகர் விளங்கும் இடம். அச்சக்தி சுருண்ட நிலேயிலிருந்து நிமிரின் பாய்பு படம் விரித்து எழுந்து நின்றுற்போல மூலாதாரத்தினின்று சகஸ் நிராம் வரையில் வியாபித்து ஆன்மாவினிடமாகச் சிவம் பிரகாசிக்கச் செட்டிம் என்பதைக் குறிப்பதாகும். உந்தியிலும், மார்பிலும், கழுத்திலும், செட்டிம் என்பதைக் குறிப்பதாகும். உந்தியிலும், மார்பிலும், கழுத்திலும், செட்டியிலும், உச்சியிலும் பாம்பு படம்விரித்து இருப்பது ஆருதார நிலேயில் கண்கங்கே அதுபவிகளுக்குக் கிடைக்கும் குண்டலி தரிசனத்தைக் குறிப் பிறிதிறது.

யான் முகம்: விராயகப்பெருமான் யானமுகங்கொண்டமைக்குப் பல காரணங்கள் உள்ளன. யானே விலங்கினங்களுக்குள் மிகப்பெரியது; ஆற்றப்மிக்கது: எதினயும் வருத்தமின்றியே சுமப்பது: எத்துணேப்பெரிய படையாயினும் அஞ்சாது அழித்து வெற்றிகாணும் பெற்றியுடையது; படைக்கெல்லாம் படையாயிருப்பது: காலம் வருந்துணேயும் காத்திருந்து எதினைய அழிக்கும் பண்புடையது: இதின் 'ஒளித்த துப்பு' என்பர் புண் அறிறில். மும்மதம் உடையது. ஏழுமுழம் உயர்ந்தது. ஐந்துறுப்பு உறுத்துர்த்து. வனசரம், கிர்சரம், நடுசரம் என்ற மூன்று பகுப்புடையது. உண் கொடுத்து அன்புடன் பாதுகாக்கும் பாகர் தன்காலில் அடிவைத் தரல் முடியேல் வவட்டி உயர்த்துவது. அவர்களுக்கு இடுக்கண் வராமல்

<sup>\*</sup> Gedüget uprærd. ur-1.





பாதுகாப்பது. அவர்கள் கட்டவிரும்பினுல் விரும்புமிடத்திற்குச் சங்கிலியையும் தானே கொண்டுபோய்க் கொடுத்து, அவர்கள் கட்டிலகப்பட்டு மிற்பது. இசைக்கு வயப்படுவது, இத்தின குணங்களும் விராயகருக்கும் உண்டு.

விராயகர் தனக்குத் தலேவன் தானேயாய், வேறு தல்வனின்றி விளங்குபவர். தேவர்கள் யாருக்குமில்லாத அளவிலாத ஆற்றல் வாய்ந்தவர். இவ்வுலகம் எல்லாவற்றையும் தனது வயிற்றகத்தடக்கி இடையூறு புகுதாமே சுமப்பவர். மாயப்படைகளும் இன்னற்படைகளும் எத்துண திரண்டு வரினும் அடியார்களுக்காக ஒருசேரத்தாக்கி வெற்றிகாணும் வீரகணபதி. கணங்கட்கெல்லாம் பதியாயிருப்பவர். ஆன்மாக்களுக்குப் பக்குவம் வருந்துணேயும் பார்த்திருந்து அவர்கள் பரிபாகந்தெரிந்து வின் எதிரியை வேரறத்தொலேப்பவர். குண்டலியில் விளங்கி, மூலாதாரம் அதனேயுங் கடந்த சக்கரம் வரையில் வளர்ந்து, ஆஞ்ஞை துவாதசாந்தமாகிய ஏழாம் இடத்திலும் உயர்ந்து வீளங்குபவர். இருவடி களும், அபய வரத கரங்களும் திரோதானத்தைச் செய்யும் துடுக்கையு மாகிய ஐந்து உறுப்புக்களும் மிக நீண்டு எங்கிருந்தாலும் அன்பரைத் தேடிக்காக்கும் சிறப்பிணயுடையவர். பிரகிருதி தத்துவம், சுத்தவித்தியா தத்துவம், ஈசுவரதத்துவம் என்ற மூன்றிடங்களிலும் விளங்கிப் பிரகிருதி, தெய்வம், பரஞானம் என்ற மூன்று நி‰்யில் அவரவர்களுக்குத்தகத் தோற்றம் தருபவர். பூவும் கீருங்கொண்டு பொழுதுவமுவாமல் பூசிக்கும் அன்பர்கள், தோய்ந்த அன்போடு இருவடியைத் தொழுதால் அவர்களேத் தலேயாய இன்பவுலகில் ஏற்றியிருத்துபவர். தன்னுலும், பிறவுயிர்களாலும், தெய்வங்களாலும் துன்பம் வாராமற் பாதுகாப்பவர். தன்ணக் கட்ட அன்பாகிய தொடரைத் தாமே கொடுத்து, அவர்களது உள்ளமெனுங்கூடத் தில், ஊக்கம் என்னுங் கட்டுத்தறியில் கட்டுண்டு நிற்பவர். அவர்கள் அளிக்கும் விணகளும், பசுபோதமுமாகிய உணவையுட்கொண்டு, அவர்கள் காதலாகிக் கசிந்து கண்ணிர்மல்கிக் கூறும் கனிந்த தோத்திரப் பாடலுக்கு நடப்பவர். இவ்வண்ணம் வயப்பெற்று அவர்கள் வீருப்பப்படி யானேக்குள்ள குணநலங்கள் அனேத்தும் தமக்கும் இருப்பதாலே யான முகத்தைக் கொண்டருளினர். அதிலும், தாம், உயர்திணே அஃறிணே யென்ற நிணப்பாகுபாடு. ஆன் பென் என்ற பாற்பாகுபாடு இவற்றைக் கடந்து விளங்கும் நிலவைத்தெரிவிக்க ஒற்றைக்கொம்பும் யானமுகமும் தேவ உடலும் கொண்டு தகழ்கிருர்.

.1

கூசி நூக்கின். பி. யானே நாதத்திற்குுள்றியது என்பர். இதனுலும் ஸ்டா கரி படாதல உள்ளராதலாலும் யானேமுகத்தோராயினர் என்னலாம், நடிம் சுக்கி ஆணத்துச் சிக்கித்தற்குரியது.

மேறம் தெய்வ வணக்கம் சமது நாட்டில் பிள்ளேமைப்பருவத் திலேபெ பிள்ளேயார் வணக்கத்திலிருக்குதான் தோன்றுகின்றது என் அமுன்னர்க் கூறிதேம். குழக்தைகளுக்கு யானேயைப் பார்ப்படுல் தனி அயி. அதிலும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல; பலகாலும் பார்க்க ஆசை. வீசாயகரையும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல; பலகாலும் பார்க்க நமக்கு வீரப்பம் உளதாகும். யானேயின் உருவம் பார்த்தால் மனத்தைகிட்டகலாது. அபோலவே விகாயகரை ஒருமுறை வணங்கிறுற்போதும், உருவம் கெர்கைவிட்டு அகலாது. இத்துணே எதுக்களால் விகாயகர் யானெயின் முகர்தை சரிமுர் என்பு அறிக்கு இன்புறற்குரியது.

வாழைக் கவிபல வின்கவி மாங்கனி தாஞ்சிறத்த கூழைச் சுருள்குழை அப்பம்எள் வுண்டைசல் லாத்துறுத்தும் பேழைப் பெருவயிற் நேடும் புருந்தென் உளம்பிகியான் வேழுத் திருமகத் துச்சேக்கர் மேனி விதாயகனே.

—கபிலதேவகாயனர்.





# கணபதி பழமையானவர்

-00,000-

#### தொன்மை:

கடவுள் தொன்மையானவர்தாம் என்ற ஆராய்ச்சி அறிவுலகிற்குப் பேருந்கைப்பையே கின்விப்பதாகும். அறிவுலகில், அறிவு என்றும் உள்ளது என்பதில் எள்ளனவும் ஐயமிருக்கமுடியாது. அதுபோலவே அறிவுருவின ராகிய கடவுளும் என்றும் உள்ளவர் என்பதில் ஐயமிருக்கவேண்டியதில்லே. ஆறுல் அவர் உருமேனிதாங்கியமில் ஒரு காலத்தை ஒட்டியே எழுந்த நாகலின் அந்தக்காலம் எது என்ற ஆராய்ச்சியை இக்காலத்தவர் மேற் கொள்ளுகின்றனர். அவர் கொள்ளும் திருமேனி அவர் திருவுள்ளக் குறிப்பால், அவர் விரும்பியவண்ணம் எய்தப்பேறுவது ஆதலின் அவர் எந்தக்காலத்தில் நினத்தார்? எவ்வடிவங் கொண்டார்? என்பதைச் சொல்ல இயலாது. ஆனுலும் சாத்திர தோத்திரங்களில், இதிகாச புராணங்களில் இலக்கியங்களில் கடவுளர்கொண்ட திருவுருவப் பெயர்கள் - அமைப்புக்கள் எவ்வனம் கூறப்பேற்றுள்ளன என்பவற்றைக்கொண்டு ஒருவாறு கால ஏணியில் அடிவைத்து ஏறிப்பார்த்தால் அவ்வேணிப்படி துணேசெய்யும் வரை சென்று பார்க்கலாம்.

வேதகால வழக்கு: வேதத்தில் பிள்ளயாரைப்பற்றிய வெளிப் படையான குறிப்பு ஒன்றுமில்லே. ஆறைும் 'கணபடு' என்ற சொல்லாட்கி ரிக் வேதத்திற் காணப்படுகிறது: ¹ வேதத்தில் பெயர் கூறப்பட்டுள்ளதே தவிர அது இன்னரை - இன்ன இன்ன உருவ அமைப்புடையாரைக் குறிக்கும் எனக் கூறப்படவில்லேயாதலால் தேவகணங்களுக்கு எல்லாம் தலேவனைய இந்திரணயும் குறிப்பதாகலாம் என்பர் ஹீராஸ் பாதிரியார். ² தேவர்கள் அனேவரும் அடைமொழியின்றிக் 'கணம்' என்ற பெயரால் அழைக்கப்பெறுவதில்லே. ஆறைல் தேவர்களுக்குள் படுனைகயான கணங்கள் உண்டு. இதனேப் ''பதினென்கணனும் ஏத்தவும் பேறுமே'' என்ற புறானருற்றுக் காப்புச் செய்யுள் கொண்டும் துணியலாம். ஆயினும்

<sup>1</sup> மணாநால தால மணவைகில

<sup>—</sup> டுந்வேதம், II, 23.

<sup>2 &</sup>quot;In the same way Indra is also called Ganapathi among the Ganesa." Tamil Culture Vol. III No. 2. Page 172.

், க் சடைத் கன்ற பெறால் வழங்கப்பெறவநில்ல. அதலால் வேறு பாட்டோ குடிக்கும் கொருதல் வெள்டும். இங்களமே ஒருரெயபிராம கூடிக் கடைத் தேரிக்கட்பேதகின்குர்' என்று கூறப்பெற்றுள்ளது: கடைக்குக் துறிக்கப்பேதகின்குர்' என்று கூறப்பெற்றுள்ளது: கடைக்குக் துறிக்கும் சொற்கள் இதே என்னத்தில் கன்த தொருக்கப் செறிக்கள் குறிக்கும் சொற்கள் இதே என்னதில் கன்த தொருக்கப் சிறிக்கள் கணங்களுக்குத் திலவர் கணபதி; இவர் 'பிரமண: கடிபி சின் மேறவுக்கப்பேறுவார்; இவ்வழக்கு காவாவட்டத்தில் அடிகென் நக்கும் அவர்கள் துறித்துள்ளார்கள். 1

இகை பெயா முறலிய என்ற தெக்கைவேயும் குறிக்கும் பெயராத ாட்டிக் , வாகுக்கே பொருக்குவதாகாகு என்பர் ஹிராஸ். 2

குடிந்திய நடிப்பகத்தில் இறைவடுகத் "தடித்ன்" என்று உறைக் கல்றது. இந்தேத் கட்தத்தையுடையவர் என்பதே பொருள், ஆகவே சிசால் பிக்கோராகுக் குதிப்பதெ என்று துணியலாம். ககைபடு காகத் நிறியும் "தத்தோ தத்தித் பிரசோதயாத்" என்று 'தத்திக்' என்ற பெயர் இக்கருத்தை வலியுறுப்பதாகும். இப் குறிப்பிடம் பெற்றன்கை "இக்கருத்தை வலியுறுப்பதாகும். இப் கரும் கிறும் பொதன்ற என்பர் குறிப்பதாகும். ஆதலின் பின்ளேயாரையே நிறியும் பொதன்ற என்பர் குறிரசல். கொம்புள்ள கடவுள் வேறு துக்கமின் அவறைபே ததிக்கும் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது.

வாக்கு ... . இப ஸ்மிருடு, தேவர்களின் முறைகவாப் பெககிதது. உ.ப் ..ர அதுதொரி அநிகடவுள் இருந்ததாகச் சொல்லவில்லே,

பெதுக்களில் அடுக்கப்பெற்றவைகளேச் செயல்முறையி<mark>ற் கையாளும்</mark> நுறைகளுக் காண்பிட்யன கல்ப துத்திரங்கள். அவற்றில் ஒன்று **மானவ** 

In the callest known reference to him, in the AITAREYA - BRAHMANA, i. 'the qual's especiation with BRAHMA, BRAHMANASPATI or BRIHASPATI and it willing was usefully employed" says MUIR, "in the early ages of the graph of the same sense, were drawn up. These lists formed thanks with were appearantly submitting to a general principle of the ANAS with were appearantly. Gamapathi, the lord of the GANAS, was the track of the gamapathi. It was gradually resignised as knowledge itself. It was gradually resignised as knowledge itself. It was gradually allowed the gamapathy - Page 45.)

<sup>-</sup> Na. (Corrae V.) III No. 2. Page 178. まりた。 よう かよりが編しい場合を2におい





கிருற்யசூத்ரம். இது யஜுர்வேதத் தொடர்புடையது. இதல் மான்கு விராயகர்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளனர். அவர்கள் சாலகடங்கர், கூஷ் மாண்டராஜ புத்திரர், உஸ்மிதர், தேவயஜனர் என்பவர்கள்.

#### புராணங்களில் :

பிரமகைவர்க்தபுராணத்தில் விகாயகர் கிருஷ்ணன்டைய அவதாரம் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. வராக புராணம், வாமனம், மகாஸ்காக்தம் அக்னிபுராணம், பத்மபுராணம், கருடபுராணம் இவைகளில் விகாயகர் அவதார வரலாறு விரிவாகக் கூறப்பேற்றுள்ளது. இந்தப் புராணங்கள் யாவும் கி, பி, 11-ம் நூற்ருண்டுக்கு முந்தியவை என்பது வடமொழி இலக்கிய வரலாற்று நூலாசிரியர்கள் துணிபு.

மனு, தாமியற்றிய ஸ்மிருதியில், சிவீனப் பிராமணர்கள் வழிபட்ட காலத்தில் அதாவது கி. பி. 6-ம் நூற்ருண்டுவரை கல்வியறிவில்லாத சூத்திரர்கள் கணபதியைத் தெய்வமாகக் கொண்டாடிஞர்கள் என்று Miss. Gatty கூறுகிருர். 1

வியாசர் மகாபாரதம் இயற்றிய காலத்தில் விஙாயகர் எழுதிறர் என்பது வரலாறு. விஙாயகர் எழுதிய பாரதம் எண்ணுமிரத்து என்றூறு சுலோகங்களேக் கொண்டது. 2 வியாசர் விஙாயகரை எழுத்தாளரைக வரும் வண்ணம் வேண்டிக்கொண்டார். விஙாயகர் அவருடைய ஆசையை எண்ணிப்பார்த்து 'வியாஸரே! கீர் விரும்பியவண்ணம் நாம் எழுத்தாளருக வருவோம், ஆனல் என்கை ஓயாதவண்ணம் கீர் சொல்லிக்கொண்டே வருதல்வேண்டும்' என்ருர், வியாஸர் அவ்வண்ணமேயாகுக என்றனர். பொருணிறைக்கதும், ஆழ்க்துணரக் கூடியதுமான செய்யுட்களே யாத்தனர். அவையே 8800 சுலோகங்கள் என்றும் வரலாறுகூறுகிறது பாரதம். இதனல் வியாஸர்காலத்து விஙாயகர் இருக்கமை புலனும். வியாசர் பாரதகாலத்துக் கதையுறுப்பினருள் ஒருவராகவும் இருக்கனர் என்பது ஆடுபர்வவரலாறு களால் அறியக்கிடப்பது ஒன்று. பானினிய வியாகரணம் மகாபாரதம்,

<sup>1</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2. Page. 179.

<sup>2 40</sup> துகா கொண்டாவி வைவிய கியம்யவகம் | முறவும்றவி நாக மிக்கு செல்கிற இவ குற துறைகாக !! — மகப்பதம் 1: 115-7.

உடுக்குரர். கிதரர் என்ற சொற்கிய எடுத்தான்டு இலக்கணமும் கூறிக்கிறது. அச்வலாமன கிருஞ்யகுத்திரம் வைசம்பாயனரைப் பாரத தர்மாசரியர் என்ற குறிப்பிடுகிறது. வைசம்பாயனரே ஐனமேஐயனுக்குப் பாரதக் கதையைச் சொன்னதாக வரலாறு தொடங்குகிறது. வியாஸர் பாரதம் கடைபெற்ற காலத்திலேயே இருந்தவர்; பாணிவிபோன்ற முனிவர் கட்செல்லாம் முட்டுயவர் என்பது தெவிவாயிற்று. இந்த வியாஸருடைய வழியிடுத்தம் வினாயகர். முரஞ்சியூர் முடிகாகராயர்செய்த புறப்பாட்டு, பெரஞ்சோற்ற தியஞ் சேரலாதன் பாரதப்போரில் இருதிறத்தாருக்கும் பெருஞ்சோறிட்டான் என்ற தெரிவிக்கிறது. இச்சேரலாதன் காலம் இரும்பாட்டு, சூர்க்கோறிட்டான் என்ற தெரிவிக்கிறது. இச்சேரலாதன் காலம் இரும்பேற்ற தேப்வம் என்பது தெளிவு.

#### தமிழ் நூல்களில்:

சங்களை இலக்கியங்களில், விசாயகரைப்பற்றிய பேச்சே இல்லே. உணர்த்தையின் ஒருவராகிய இளம்புரணர் தொல்காப்பியச் செய்யுளிய குரையில், "தன்தொள் சான்கில்" என்ற அகவலே எடுத்தாளுகின்ருர். இறி தம் போசியரும் கச்சிறர்க்கினியரும் செய்யுளியல் 149-ம் சூத்திர ஆரியில் "தடந்தாட்கொற்த" என்றசெய்யுள் எடுத்துக்காட்டுகிருர்கள். இற கூற்றாறிம் கிசாயகரைக் குறிப்பதாகும். 'என்னிய என்னியாங்கு' என்ற செய்யுளாகக் கருதப்பெற்று வந்து " மதியரப் சடைமுடித்து" என்ற வெண்பா தோல்காப்பியவுரை மிறும், குமிழ்சாகள் சிறையிலும் வந்துள்ளது: குறுறையிர்த முகப்பிலும் இருக்கிறது. "மானமருங்கன் குறியில் பேற்கோள்க குறியில் மேற்கோளாக குறியில் மேற்கோளாக குறியில் மேற்கோளாக குறியில் மேற்கோளாக குறியில் மேற்கோளாக குறியில் மேற்கோளாக குறியில் குறியுக்கும் தன்முகிகவர் கொன்றை" என்ற செய்யுள் வற்றோறிய குறிகோரும்படிய வருகிகவர் கொன்றை" என்ற செய்யுள் வற்றோரிய குறிகோர்ப்படம் வரையில் காப்புச்செய்யுள். "தந்திமுகத்து கன்பது ஆரியில் பொருள்வெட்பாமாலுக் காப்புச்செய்யுள். "தந்திமுகத்து

<sup>2 &</sup>quot;தன்தோன் ஈரன்கில் ஒன்றுகைம் மிகூடம் களிறுவனர் பெருங்கா டாயிலும் ஒளியேரிது சிறந்தன் முனியவேன் னெஞ்சே "

<sup>2 &</sup>quot; நடந்தாட் கொத்த தமனியச் சிலம்பு படந்தாழ் கச்சைப் பாம்போடு மினிர வென்குடு இருத்தாதை வியந்துகை துடிகோட்ட இன்குடு மழுகளிற்றை நின்னரோ விள்விலரே."

எந்தை '' என்பது சேந்தன் திவாகரக் காப்பு. எடுத்துக்காட்டப்பெற்ற வற்றன் பேராசிரியர் கி. பி. 1118-1132 வரை இருந்தவர். ஒட்டக்கூத்தர் உலா அரங்கேற்றியபோது பேராசிரியர் பட்டோலே வாசித்தார். இவரைப் பாதுகாத்தவன் நுளம்பன் விக்கிரமன், இவன்காலம் 1118-1132 வரை ஆதலால் பேராசிரியர்காலமும் அது என்று துணிவர் வரலாற்ருசிரியர்கள். நச்சினூர்க்கினியர் 12-ம் நூற்ருண்டினர். சேந்தன் மிகப்பழைமையானவர். நன் னூலார் '' பிங்கல முதலா நல்லோருரிச்சொலின் நயந்தனர் கொளினே '' எடுத்துக்காட்டுகிருர். **நன்** னூலார் சீயகங்கன் காலத்தவர். சீயகங்கன் கி. பி. 12-ம் நூற்ருண்டு பிற்பகுதியில் 1180-ல் வாழ்க்தவன். இந்தப் பிங்கலந்தையின் முதனூல் திவாகரம் 1 ஆதலால் சற்றேறக்குறைய 9-ம் நூற்ருண்டிற்கு மேலதாகலாம். இங்ஙனம் 12-ம் நூற்ருண்டு முதல் கி. பி. 9-ம் நூற்ருண்டுவரை உள்ள ார்ல்களில் விநாயக வணக்கச் செய்யுட்கள் பரவியுள்ளன.

பரகேசரியான முதற்பராந்தகன் ஆட்சி 13-ம் யாண்டில் பழவேட் டரையனை சுந்தரச்சோழன் அநுமதிபெற்று நாவலூருடையான் கண்டன் என்பான் கணபதிப் படிமத்தைச் செய்வித்து, பமுவூர் அகத்தீசர் கோயிலுக்கு அளித்தான் என்ற செய்தி சோழீஸ்வரர்கோயில் தெற்குப் பிரகாரத்துச்சுவரிலுள்ள கல்வெட்டால் அறியப்பெறுகின்றது. இதிற் கண்ட அரசன் கி. பி. 907 முதல் 953 வரையில் அரசாண்டவன். 2

# ஆய்வும் \_ ஐயமும் – சான்றுகளும் :

இவ்வண்ணம் தமிழ் நூல்களிலும் கல்வெட்டிலுமாக ஏழாம் நூற்ருண்டிற்குமேல் ஏறிப்பார்க்க இயலாதவண்ணம் இருப்பதால் விநாயகர் 7-ம் நூற்ருண்டில் நரசிங்கவர்ம பல்லவனேடு சேணேத்தலேவராகச் சென்று, வாதாபிப்போரில், புலிகேசியை வென்றுவந்த சிறுத்தொண்டராலேயே தென்தமிழ் நாட்டு வியாபகத்தைப் பெற்ருர் என்ற முடிவு ஏற்படுவ தாயிற்று, கணபதி என்ற பெயரும் தென்னுட்டில் 'கணபதிச்சரம்' என்ற கோயிற்று, கணபதி என்ற பெயரும் தென்னுட்டில் 'கணபதிச்சரம்' என்ற கோயிற் பெயரோடு இணேத்தே முதலிற் கேட்கப் பெறுகின்றது. கணபதிச்சரம் சிறுத்தொண்டர் கட்டிய கோயில், அதில் விநாயகரை முதன்முதல்

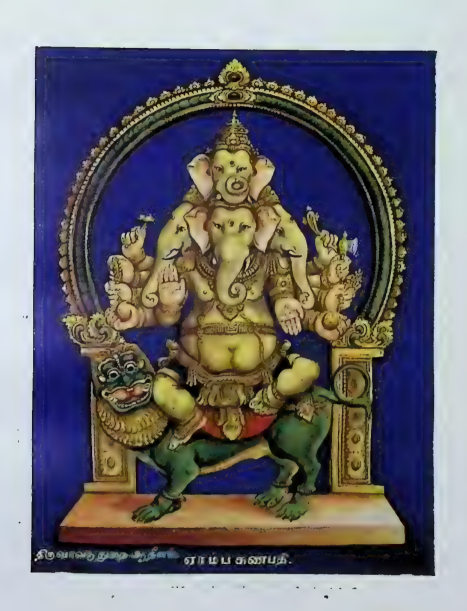
<sup>1 ·</sup> செங்கதிர் வரத்திற்ளுன்றும் திவாகரர் சிறப்பின் மிக்க பிங்கலர் உரைநூற் பாவில் பேணினர் செய்தார் சூடாமணி ''--சிறப்புப்பாயிரம் பா. 3 2 A. R. 381/1924.

கைத்திரக்கவேன்டும். (அவர் அன்புடன் கொணர்க்க புதுத்தெய்வத் நிருக்கு விசாயகர்.) அதலால் அதன் பெயரோடிணேத்துக் இருக்கோயி அக்குப் பெயர் குட்டி அர். மாராட்டிர மக்களாலேயே பெரிதும் போற்றப் பெரம் விசாயகர் இங்குக் குடியேறி. அரசமரம் ஆலமரம் இலக்கையரம் வன்னமரம் இவற்றின் அடியிலும். ஆற்றங்கரை குளத்தங்கரை தெருக் கோடி கோயிலின் முகப்யு ஏன் விட்டு மாடங்களிலுங்கூட விளங்கத் தோடங்கினர். இதினப்பற்றிய சில ஐயங்கள் எழுகின்றன. அவற்றையும் சண்டு எழு துதல் ஆய்வாளர்க்கு மேலுங்கினர்ச்சியை விளேவித்து வளர்ச் செக்கு வழிசெய்யும் என்று எண்றுகிறேன். அவையாவன:-

- 1. சேக்கிழார் சிறுத்தொண்டர் கொணர்க்கு பொருள்களில் ஒன்றுகப் பிள்ளேயாரைக் குறியாமை.
- 2. ிறத்தொண்டர் காலத்துக்கு முந்திய இலக்கியம் கல்லாடமாயின் அதில் விநாயக வணக்கம் காணப்படுகிறதே?
- 3. முந்திய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாத காரணம்.
- 4. சங்க நூல்களில் இல்லாமையால் பிற்காலத்தது எனலாமா ?
- ். பிள்ளேயார் உருவஅமைப்பு தமிழர்க்கே தனிச்சொந்தம்.
- 6. கணபதிச்சரம் சிறுத்தொண்டர் திருப்பணியா?
- 7. இருச்செங்காட்டங்குடிக்குப் போகுமுன்பே ஞானசம்பக்கர் தேவாரத்தில் கணபதி வரலாறு காணப்படுகிறதா?

ான்பன வாம். இவற்றை முறையே எடுத்து ஆராய்வோம்.

1. இருவாருர். இருச்செங்காட்டங்குடி முதலிய இடங்களில் உள்ள விளாகர் வாதாபி விளபகர் என்றழைக்கப் பெறுகிருர். சிறுத் தொண்டர் கொளர்த்தமையாலேயே இப்பெயர் வழங்குவதாயிற்று என்பது சந்தேர் கொள்கை. முதல் அமைச்சராக இருந்து அறியவேண்டுவன அடிக்கு, ஆய்தே, அநினாடுகலக்கு அடியார் வரலா நுள முதிய சேக்கிழார் நெயான் - எதில்கும் சிறந்த ஆதாரங்கண்டன்றி உரையாத அசிரியர் செக்கிழார். வாதாபிப் போரிம் வென்று சிறுத்தொண்டர் கொணர்ந்த பொருச்சுருக்கு ஒரு பட்டியல் தருகின்றர். அடும் விநாயகர் பெயர்





குறிக்கப் பெறவில்லே. <sup>1</sup> சிறுத்தொண்டர் தன்னுயிரினும் மேலாக மடுத்து வழிபடுதெய்வமாகக் கொணர்ந்த விநாயகரைவிட்டுவிட்டு, மணியையும், பொன்ணயும், யானயையும் குதிரையையும்மட்டும் வீரித்துரைப்பாரா? என்பது ஆழ்ந்து சிந்தித்தற்கு உரியது. வென்ற அரசன் தோற்ற நாட்டி லிருந்து தெய்வத் திருவுருவங்களேக் கொண்டுவருவது வழக்கம். விஜய ராசேந்திரன் கல்யாணிநகரை வென்றபோது துவாரபாலகர் திருவுரு வத்தைக் கொணர்ந்த செய்தியைக் கல்வேட்டுத் தெரிவிக்கின்றது. அதைப் போலவே விநாயகரையும் கொணர்ந்திருந்தால் உண்மைவரலாறு கூறவந்த சேக்கிழார் இச்சிறந்த நிகழ்ச்சியைச் சொல்லாமல்விட நியாயம் இல்லே. மேலும் விஜயராசேந்திரன் துவாரபாலகரைக் கொவ்றி வருவதற்கு முன்பு துவாரபாலகர் இங்கு இல்லே என்பதும் முடிவு ஆகாது.

2. கல்லாடம், திருக்கோவையாரிற் சிறக்த நூறு செய்யுட்களின் யமைத்து ஆக்கப்பெற்ற நூறு அகவற்பாக்களேயுடையது. இந்நூல் எழுந்த காலம் கி. பி. 5-ம் நூற்ருண்டின் இறுதி அல்லது 6-ம் நூற்ருண்டின் துவக்கம் என்பதைப் பல தடை விடைகளேக்கொண்டு மறைமலேயடிகள் நிறுவியுள்ளார்கள். 2 கல்லாடத்தில் கணபதி வணக்கச் செய்யுள் காணப்படுகின்றது. ஆதலால் கணபதி 6-ம் நூற்ருண்டின் துவக்கம் வரையில் அறியுக்தெய்வமாயினர். கல்லாடத்து 'எட்டெட்டு இயற்றிய கட்டமர் சடையேர்ன்' 3 என அநபத்துநான்கு இருவின யாடல்கள் குறிப்பீடப்பெற்றுள்ளன; அவற்றுள் சமணர் கடிவேறிய காணப்பெறுவதால் சம்பந்தர் காலமாகிய திருவிளேயாட லும் நூற்ருண்டிற்குப் பிந்தியதே கல்லாடம் என்பர் சிலர். மறைமலேயடிகளார், திருவினேயாடல் இறைவன் திருவினேயாடலேக் கூறவந்த நூல்; அடியார்கள் அற்புதச்செயலேயும் இறைவன் திருவிளேயாடலாகக் கூறக் காரணம் இல்லே: ஆதலால் வேறு இறைவன் திருவினேயாடலே ஒன்று அமைந்திருக்கவேண்டும்: அது எப்படியோ நமுவிப்போயிற்று என மறுத்துக் கல்லாடம் 5 அல்லது 6-ம் நூற்ருண்டினதே என்பார்கள். 4

பன்மணியும் நிதிக்குவையும் பகட்டினமும் பரித்தொகையும் இன்னனன் ணிலகவர்க்தே இகலரசன் முன்கொணர்க்கார் \*\*\*

<sup>2 &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்'. பக்கம் 700. — சிறுத்தொண்டர் புராணம். பா - 6.

<sup>3</sup> கல்லாடம். பா. 1.

<sup>4 &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்'. பிற்சேர்க்கை. பக்கம், 13.

இவற்றைக்கொக்டு விகாயகரைக் கால ஏணியில் 5-ம் நூற்ருண்டின் இறுதிவரையில் எடுத்துச் செல்லலாம்.

- 3. கல்வெட்டுக்கள் அசோகர் காலத்து, அருமையாக நீதியும் போதன்பும் அறிவிக்கத் தோன்றியன; பின்னர், பல்லவர் காலத்துப் பகுத் காக்குந்துண்யாகப் பரவின; பின்னர், ஆட்சி முறைகள் சிதறுவ்ட காலத்து அறக்கட்டனேகளும், அரசர் வரலாறுகளும் பாதுகாக்கத் திணைசெய்தன; இவைபே கல்வெட்டுத் தோன்றிய காரணங்கள் என மறைமல்யடிகளார் வகுத்தனர். \* முற்காலச் சோழமன்னர் பெயர்கள் அக்கல் வெட்டிற் காணப்படுகின்றனவா? இல்லேயே! அதுகொண்டு அந்த அரசர் கன்பே இல்லெயன்று சொல்லிவிடலாமா? அதுபோலவே கணபதியின் பெயர்கள் முந்திய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாமையால் இல்லேயென்று கூறவும் முடியாது.
- 1. தொல்காப்பியத்தில் நிணேக்கடவுளர் பெயர்களே 'மாயோன்மேய' என்ற குத்திரம் விதிக்கின்றது. பலராமன் பெயர்கூடச் சங்க இலக்கியங்களில் வருகின்றது. அங்ஙனமிருக்க 'நுதல்விழி நாட்டத்திறை' முதலிய துடுப்புப்பேயரான் உணர்த்தும் சங்கநூல்கள், சிறப்புப்பெயரான 'சிவன்' என்ற பெயராற் காட்டவில்லே. அதனுல் சிவனில்லயென்று சொல்லிகிட மூடியுமா? அதுபோலவே சங்க இலக்கியங்களிலும் விநாயகரைப்பற்றிய நுறிப்பேனும். பெயரேனும் வராமையால் இல்லயென்று கூற இயலாது என்பது ஊன்றி குராயத்தக்கது. மணிமேகலேயில் "கரகங் கவிழ்த்த காலிப்பானவ" என்ற ஒரு அடி காணப்பேறுகின்றது. இதிலடங்கியுள்ள வரலாறு விநாயகர் காகவடிவங்கொண்டு கமண்டலத்தைக் கவிழ்த்ததே பன்றி வேறு எதினக் கூற இபனும்? இதனுலும் கணபதி சங்க இலக்கியத் நிலும் இடம்பெறுகின்றுர்.
- 5. பிள்ளேயார் முகத்தோற்றம் பிரணவவடிவம் என்பது முன்னரே தணியப்பெற்றது. தமிழ் ஒங்காரமே பிள்ளேயார் வடிவிற்கு முழுதும் இத்தன்னது. வேற்றமொழி ஓங்காரங்கள் ஒன்றும் இதற்கு ஒத்ததாக இட்டுபென்பது துணிவு. அதலால் எழுத்திற்கே முந்தியதாயும், அவற்றின் குற்றமாயும், ஒவியுலகப் படைப்பிற்கு மூலமாயும் உள்ள பிரணவமும், அதன் பரிவடி வாயே 'ஓம்' என்பதும், அதன் உருவாகிய முதற்றெய்வத்

<sup>் &#</sup>x27;வாக ' நடிக்கு நாக்கி விற்கோந்கை பிகம். 848.

தோற்றமும் மிக மிகத் தொன்மையானவை என்பதில் ஐயம் உண்டோ? அங்ஙனமாகப் பிள் ஃாயாரை வேற்றுகிலக் கடவுளாகக் கொள்ளுவான் ஏன்?

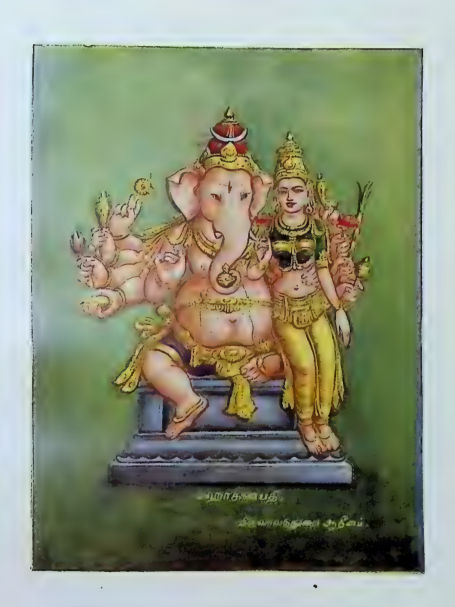
- 6. கணபதீச்சரம்பற்றிய குறிப்புக்கள்:- இருச்செங்காட்டங்குடியில் முதலாம் இராஜராஜன் காலத்திய கல்வெட்டுக்கள்தாம் பழைமையானவை. அங்குள்ள கல்வெட்டுக்களுள் ஒன்ருவது கணபதீச்சரங் கட்டியவர் சிறுத்தொண்டர் என்ற குறிப்பையுங் காட்டவில்லே, சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக்கொள்ள செங்காட்டங்குடி சென்று வழிபட்ட ரிகழ்ச்சியை அமைத்துப் பாடிய திருஞானசம்பந்த சுவாமிகளும் 'சிறுத்தொண்டர் கட்டிய கோயில்; அதனுல் அவர் வேண்டினர்; நான்சென்று வழிபட்டேன்' என்ற பொருள்படக் கூறவில்லேயென்பதை,
  - " போடி நுகருஞ் சிறுத்தொண்டர்க் கருள்செய்யும் போருட்டாகக் கடிநகராய் விற்றிருந்தான் கணபதீச் சரத்தானே"
  - " செந்தன்பூம் புனல்பரந்த செங்காட்டங் குடிமேய வெந்ததீ றணிமார்பின் சிறுத்தோண்டன் அவன்வேண்ட அந்தண்பூங் கலிக்காழி யடிகளேயே யடிபரவும் சந்தங்கோள் சம்பந்தன் தமிழுரைப்போர் தக்கோரே"

என்ற திருப்பாடல்கள் நன்கு விளக்கும்.

் சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக் கொண்டதாலேயே திருஞான சம்பந்தர் திருச்செங்காட்டங்குடிக்கு வந்துசேர்ந்தார்: அவர் அப்படி அழைத்து தான்கட்டிய கோயிலாக இருப்பதாலேயே ் வருவதற்குக் காரணம் என்பர் சிலர். தேவாரங்களுக்கு உரைகாணும் வகையில், அருள்வழிகின்று செய்யுள் இயற்றிய சேக்கிழார்பெருமாணத் துணக்கொள்வது மிகப் பொருத்தமாகும். சிறுத்தொண்டர் புராணத்தில் சேக்கிழார்பெருமான், 'மருகல் நகரில்வந்து வலிய பாசம் செற்றபுகழ்ச் சிறுத்தொண்டர்வேண்ட. மீண்டுஞ் செங்காட்டங்குடிக்குப் போகத் திருவுளம்பற்றித் திருமருகல் கோயிலுக்கு எழுந்தருளினர்; அங்கே செங்காட்டங்குடிக் காட்சியைக் கண்டார்; புதிகம் பாடினர்; சிறுத்தொண்டர் வேண்டுகோளின் வண்ணம் செங்காட்டங்குடி சென்றடைந்தார்' என்று விளக்கியருளினர்கள். இந்தச் செங்காட்டங்குடி யாத்திரை திருஞானசம்பந்தப்பெருமானுடைய இரண் டாவது யாத்திரையாகும். முதல் வழிபாடு, நாகை கீழ்வேளூர் முதலான ் கிகால் நிருவ்காட்டங்குடிக்கு அருகில் எழுந்தருரு கிக்கிக்கிர் நிருக்கு கேன்று எல்லா மட்டா ககுட நம் வரவேற்ற வந்தார்: சம்பந்தப்பேருமான் கேரே கண்டிக் நிறில் நாழுந்தருவினுர் என்றே விளங்கச் சித்திரித்துள்ளார்கள். கலை நிறில் நாழுந்தருவினுர் என்றே விளங்கச் சித்திரித்துள்ளார்கள். கலை நிறில் நிறியில் நிறியில் நிறியில் கணபதிச்சரம் என்ற பெயர் முன்னரே இருந்த நாகமும் விக்க இடந்தருகின்றது. முதன்முறை செங்காட்டங்குடியை கிறித்துக்கும் நிறியில் விறிக்கள் காட்டும் நிறியில் மிறிக்கு இருமருகல் யடைந்தார்; அங்கிருந்தும் நிறியில் நிறிக்கு கிறியில் திறுக்கு காட்டும் கிறியில் நிறியில் செய்றமையால் நிறியில் செய்றமையால் நிறியில் செய்றவையால் நிறியில் செய்றமையால் நிறியில் செய்றவையால் நிறியில் செய்றவையால் நிறியில் செய்றவையில் நிறியில் திறியில் கொழியில் பொருட்டாகக் கடிநகராய் நிறியில் திறியில் திறியில் திறியில் கொழியில் பொருட்டாகக் கடிநகராய் நிறியில் கொழியில் பொருட்டாகக் கடிநகராய் நிறியில் கொழியில் கெழிச்சியை அறிவிப்பதாகுமா என்பது ஊன்றி அராய்தற்குரியது.

் செர்துப்பூம் ' என்ற தெர்பாடலில், ' சுறுத்தொண்டன் வேண்ட காழியடிக ்கபெ அடிபதும் சம்பத்தன் ' என்று தன்னேக் குறிப்பிடுவது கு நபோரம் ' சுவர் கட்டிய கோயில் ' என்ற பொருளேத் தருவதாகாது. ப்பூம் வந்து வழிபடவெச் டும் என்று சிறுத்தொண்டர் வேண்டினர்: நான் சும்த சென் சகன்டகாட்சி காழிக்காட்சி; காழிக்காட்சியாவது படியாரம் சம்கமத் திருமேனி கொன்டு பைரவக் கோலத்துடன் செற்றது ட்டர் பெருப்புராள்டை காடறியச் செய்த உத்திராபதியார் காட்சி என்று நடிப்பிடுகின் நடுரமன்றி வேறன்று.

செக்கிரார். இத்தொண்டர்டிராணத்து முதலிலேயே, வாதாபியில் பெருமையையுணர்க்து அரசன் விடுதி சிக்காட்டியிரும் வக்து கணபதிச்சரத்தை வணங்கி சிக்காட்டியிரும் அறிவிக்கின்றுர்கள். திருக்கோயிற் மாகிற்றன் அறிவிக்கின்றுர்கள். திருக்கோயிற் மாகிறும் துறியாதுவிடமாட்டார்கள் என்பது விடம் சிகிக்கும்போது செங்கறுள் செங்குகோயில் விடிரிச் நிக்கிற மிக்கும்போது செங்கறுள் செங்குகோயில் விடிரிச் நிக்கிற மிக்கும் கண்டர் கிகிக்கும்போது செங்கதை சிறுக்கிறாண்டர் விடி கடிரிக்கும் கணியிருக்கு முன்பே





7, சம்பக்தர் தேவாரத்தில் விகாயகரைப்பற்றிய குறிப்புக்கள் ஐக்தேயிடங்களில் வக்துள்ளன. அவை, சீகாழிப் பதிகமாகிய 'பொங்கு வென்ர' என்னும் பதிகத்தின் மூன்ரும்பாடலும், பிரமபுரப்பதிகமாகிய 'காடதணி' என்பதின் எட்டாம் பாடலும், கழுமலப் பதிகமாகிய 'பந்தத்தால்' என்பதின் ஆரும் பாடலும், இராமனதீச்சரப் பதிகமாகிய 'சந்கொளிர்' என்பதின் இரண்டாம் பாடலும், வலிவலப்பதிகத்தின் எட்டாம் பாடலாகிய 'பிடியதனுரு' என்பதுமாகும்.

இவற்றுள் சம்பந்தர். செங்காட்டங்குடிக்குச் செல்வதற்கு முன்பே -சிறுத்தொண்டர் இவருக்கு அடியாராதற்கு <mark>முன்பே.</mark> திருவரத் துறை முதலிய தலங்களுக்குச் சென்று வழிபட்டுக்கொண்டு இருப்புகலிக்கு இரண்டாமுறையாக எழுந்தருளுகின்ருர்கள். அப்போது சீகாழித்தலத்தின் பலதிருநாமங்களேயும் குறித்துச் செந்தமிழ்மாலே விகற்பச் செய்யுட்களேப் பாடியருளினர்கள். \* அதில் ஒருபதிகம் 'பந்தத்தால்' என்பது. அதில் ஆரும் பாட்டு, பீள்ளோர் பிறப்பைப்பற்றியது. வலிவல வழிபாடு இப்போது நடந்தது என்று சேக்கிழார் குறிக்கவில்‰யாயினும் நாகை, கிழ்வேனூர் யாத்திரையின் போதுதான் நடந்திருக்கக்கூடும் என்று ஊகிக்கலாம். இவற்ளுல் செங்காட்டங்குடிக்குச் சேர்வதற்கு முன்பே அருளப்பெற்ற சீகாழி, பிரமபுரப்பதிகங்களில் பிள்≀ளயார் குறிப்பு பேசப்பெறுவதால் பலநாட்களுக்கு முன்னமேயே அவ்வழிபாடு தென்னுட்டில் பரவியிருந் திருக்கவேண்டும். அங்ஙனமின்றி அவர்கள் காலத்திலேயேவந்த புதுக் கொள்முதலாக இருந்திருப்பின் சம்பந்தர்பெருமானுக்கு, சிவத்துதியாகிய தேவாரத்திற் சேர்த்தமைக்கத் திருவுள்ளம் வராது.

எல்லாவசதிகளும், போற்றுதலும், தூற்றுதலும் கிறைக்க இக்கக் காலத்திலேயே புதிய செய்தி - அல்லது புதிய பொருள் பரவி அது எங்கும் கிஃபெற ஒரு நூற்முண்டாகிறது. அதுவும் புதுப்பொருள், கண்டவர்கள் காலத்துப் போற்றப் பெறுவதேயில்லே என்பது உறுதி, அங்ஙனமிருக்க, சிறுத்தொண்டர்கொணர்க்க படிமம். சிறுத்தொண்டர்காலத்திலே எங்கும் பரவி, புராணவரலா றகளும் முளேத்து, தனிமனிதனுடைய விருப்பு வெறுப்பை மதியாத அக்காலத்து வதிக்க அருட்கவிஞர் சம்பக்தர் வாக்கிலேயே இடம் பெற்றது என்பது எங்ஙனம் இயலுவதாகும்.?

<sup>\*</sup> இருஞானசம்ப\தர் புராணம். பா-276,

## வடநாட்டுக் கடவுளா ? தமிழ்,நாட்டுக் கடவுளா ?

கடவுள் எவ்லாநாட்டிற்கும், எவ்லாமக்களுக்கும் பொதுவானவரே.
அட்படியிருக்க அவரைத் தமிழரா வடவரா என்று ஆராய்வது ஒரு விற்குமான ஆய்வதான். ஆனுலும் இன்று பெரும்பான்மையான மக்களால் ஆடம்பரமாக வழிபடப்படுவதுபற்றி மராட்டியக்கடவுள், தமிழ் நாட்டில் வந்து குடியேறிவிட்டார் என்ற துணிவு பரவிவருமிறது. ஆதலால் இக்கருத்தைப்பற்றிய குறிப்புக்களேயும் தெரிவித்துக்கொள்ள வேண்டியது இன்றியமையாதது.

வீசாயகர் ஒம்கார வடிவினர் என்பது முன்னரே கூறப்பெற்றது.
் ஒ' என்னும் எழுத்து முதன்மையாகிய வட்டெழுத்தில் 'ஒ' என்று காணப்படுகின்றது. பீன்பு அசோகர், பல்லவர், சோழர், பாண்டியர் காலக் கல்லேழுத்துக்களில் வளர்ந்து 'ஓ' இவ்வுருவை அடைந்திருக்கிறது.
இத்தகைய வடிவு தமிழுக்கு அன்றி வேறெந்த மொழிக்கும் இல்லாமை தெளிவு, அங்ஙனமாக இந்த எழுத்தை உருப்படுத்தவந்த கடவுள்மட்டும் பேற்று நாட்டினராக – வேற்று மொழிக்கும் இவிடமுடியுமா?

யானே தமிழ்சாட்டு விலங்கு. தமிழ்காட்டில் படைமுதல், அலங்காரப் பொருள் வரையில் பரவியுள்ளது. அதனே மங்கலப் பொருள்களில் ஒன்குகத் தமிழர் போற்றுகின்றனர். 'வேழமுடைத்து மல்லாடு' என்ற நெப்பு வேறு எக்குகாட்டிற்கு உண்டு? முற்கூறியவண்ணம் பல சிறப்புக் களோடு அதன் முகத்தைக் கடவுள் முகமாக அமைத்து வழிபடத் தொடங்கிய வழக்கம் எங்குத் தோன்றியிருக்கக்கூடும்?

பிள்ளோருக்குப் பிடித்த கைவேத்யம் மோதகம். மோதகம் என்ற பணிபாரம் செய்யும் வகையும் தமிழ்நாட்டினர்க்கன்றி வேறு யாருக்கும் இன் ரம் தெரியாது. பழந்தமிழிலக்கியங்களில் இது 'கவவு' என்ற பெயராற் குறிக்கப்பெற் நள்ளது. இதனுலும் பிள்ளேயார் தமிழ்நாட்டுக் கடவுள் என்பது துணியக்கூடுமே.

பேடம். செயம் ஒள்றே உயர்குடி மக்கள் வணங்கக்கூடியது. கணபுத் தத்தோதேய்வம் என்ற மனுவிற்கூறியிருப்பதாக மிஸ் கெட்டி கூறுத்தர் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது. இது உண்மையாயின் கணபுதி வடராட்டுத் தெய்வமல்லவே. ்பழங்கால இந்தியப்போர்முறை என்ற நூலிலும், விராயகர் வெற்றிக்கு அடையாளமான தெய்வம்; சமயப்பற்றுடைய இந்து எவனும் வெற்றிக்காகவும்–இடையூறு விலகவும் இதனேப் போற்றுவான்; கீழான தெய்வங்களுக்கு எல்லாம் இவர் தலேவர் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது.

இதுகாறும் கூறியவாற்றுல், விநாயகர் படிமம் இந்நாட்டிற்குத் தொன்மையானது; இங்கிருந்தே பல நாடுகட்கும் பரவிற்று என்பது மேலும், வாதாபி விகாயகர் என்ற பெயருண்மையால் வெளிப்படும். இருச்செங்காட்டங்குடியிலுள்ள அந்த வீநாயகரை**மட்டும் அவர் கொண்டு** வக்திருக்கலாம். அதற்கு முன்பும் இங்கு விநாயகர் உண்மைக்கு இது இடையூருக ஆகாது. காலம் அருவமானது; என்றும் உள்ளது; அதனே இப்பொழுது கடிகாரம் கொண்டளக்கிரும். சேற்று நாழிகை வட்டிலக் கொண்டு அளக்தோம். முக்தியகாள் துரும்பு கிழல், விண்மின் இவற்றைக் கொண்டு அளந்தோம். அளவுகருவி உண்டானகாலமா காலதத்துவம் இவையெல்லாம் சார்த்தியளக்கும் கருவிகள் தாமே. தோன் நியகாலம். அதுபோல் பிரணவம் அநாதி; அதீன அறிவிக்கும் திருவுருவமைப்பும் என்ரு தோன்றியது; அதனே இலக்கியங்களும், கல்வெட்டுக்களுமாகிய கருவிகளேக்கொண்டா அளக்க இயலும். அளக்க முடிந்தவரை யறிந்து அப்பாலும் உண்டென்று அமைவதே அழகு.

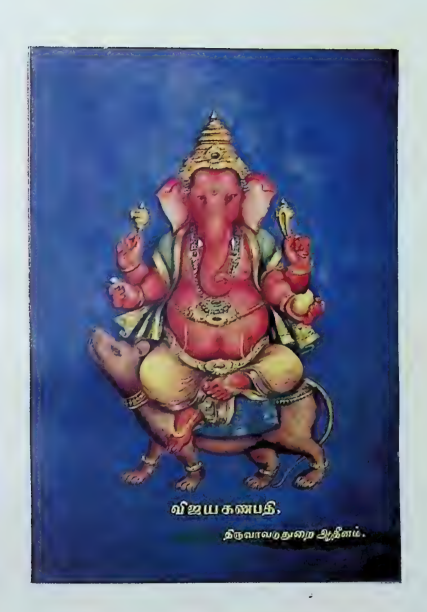
<sup>\*</sup> In the same way, the Elephant Head of Ganesa is a symbolical representation of victory. Hence at the commencement of every undertaking the Orthodox Hindu offers prayers to this God to bless him with success. He is the Lord again of the Ganesa or troops of inferior deities. - 'War in Ancient India' - Page 146-148.

# பெயர்களும் காரண மும்

முளிதுள் பல பெயரிட்டு உழைப்பது வழக்கமில்லே. ஒரு மனிதன் ு ரக் ர ஒரு பெயராக வைத்துக்கொல் ந அல்லவா றயின் அவனே சேர்மை ுன் மன்தன் என் இசொல்லமாட்டோம். அங்ஙனமிருக்கக் கடவுளுக்கு மட்டும் பறப்படிட்டு அழைக்கிரேம். ஒன்றைமட்டும் சிக்திக்கவேண்டும். முத்தன் ஏமாற்று வித்தைக்காரதுதுல் ஊருக்கு ஒரு பெயரைத் தானே ுவந்துக்கொண்டு நிர்வான். கடவுள் எந்தப்பெயரையும், தனக்குந்தானே ் ந்தம் - என் ஒம் வைந்துக்கொள்வதில்லே. கடவுட்பெயர்கள் அனந்தும் ும்: கொண்ட மனிதன் அவர் அருள்வழங்கு நில்யை அகத்து எண்ணி, க. ந்த இட்டு அறைந்து. தன் கன்றியறிதலத் தெரிவித்து ஆனந்டுக்க ் நக்கொள்டவை. இவன்வவக்கும் ஒருபெர்கட அவர்தன்மையை 🥲 நம் அறிவிர் பன அல்ல. பொதுவாகப் பொருள்களுக்குப் பெயிடுவது ுட்ட ராறின் குணம், வடிவ முதலிய காரணம்பற்றியும் இடுகுறியாகவும் ுக் டுந்த உலகம் கள் ஏ அறியும். குணக்கோட்டையிலும், வடிவு வரம் ் , ப், நிறுச் குழுவிலும் அகப்படாத - அவற்றைக் கடந்துள்ள இறைவ ுர் உரு பெயரமைவரு இயலுமா? வழிபடுகின்ற ஆன்பர்கள் எந்தெந்தக் ு ந்தவில் என்னெய்போ ஒ ஈடுபடுகின்ருர்களோ அந்தந்தப் பெயர்களே ு நாமே வரங்குவர். அத்த இல அவருக்கு ஆயிரம் திருகாமங்கள் உளவரமின். 1

ெறுவறுடைய அருட்டன்மை எல்லயற்றது. மக்கள் அத<mark>ேறை</mark> ...ப்பி கம் நடிகை தெள்பதும், உணர்ந்ததை அதுபவத்திற் கொண்**ரு** நடித்த சின்பதம். அதற்கேள்ப இறைவற்குப் பல பெயர்களேயிட்டழைப் . மீ சின்றிறன் அரியசெனம். உறிவவள்ணம் குட்டப்பெற்ற பல . மேறிறம் கலந்த, அவற்தையும் கடந்து கிற்கும் குணநலத்தை

-- இராம் தேஷ்ண விஜயம். ஆடி மல் 34-7.





உடையவர் இறைவர். இங்ஙனமே விநாயகப்பெருமானுக்கும் பல இரு நாமங்கள் அமைந்துள்ளன. அவை யாவும் அவருடைய வீரம், கருணே, தோற்றம் முதலாகிய வரலாறுகளேப்பற்றி வந்த பெயர்கள். அவற்றுள் சிறந்தன சிலவற்றைப் பொருளுடன் தெரிவிப்போம்.

கணபதி: 'க' – போதல் \*; அதாவது ஞானநெறியில் எழுதல் என்பது பொருள். 'ந' – மோட்சம். பதி – பரம்பொருள். அதாவது ஞானநெறியில் நின்று எய்தப்பெறும் பரம்பொருள் என்பது பொருள். கணேசர் என்பதும் இப்பொருளதே.

ஏகதந்தர்—அளவில்லாத பெரிய ஆற்றஃயுடையவர். ஏரம்பர்— இரேத்தவர்களே இடையூறு கீக்கிப் பாதுகாப்பவர். லம்போதரர்—எல்லா உலகங்களும், இடையூறு எய்தாமே பாதுகாக்கும் சரிந்த தொந்தியர். கஜானனர், சூர்ப்பகர்ணர் என்பன அன்பர்களின் இடையூறுகளே நீக்கி, கருணேக்காற்றை யளித்து, மேனுேக்கும் உண்மை ஞானத்தை உதவுபவர் என்னும் பொருளன. குகாக்கிரசர், ஸ்கந்தபூர்வசர் என்பன முருகனுக்கு முன்பிறந்தவர் என்ற காரணத்தால் வந்த நாமங்கள். விநாயகர் தனக்கு ஒருதலேவனின்றித் தானே தலேவளுக விளங்குபவர் என்று வாமன புராணமும், அன்பர்களின் திமைகளே விலக்கி நன்னெறியிற் செலுத்துபவர் என்று பவிஷ்யோத்ர புராணமும் கூறுகின்றன. விகடர் என்பது அவர் ஆடிய விகடக் கூத்துக் காரணமாக விளேந்த பெயர். விக்கின விநாயகர் என்பன இடையூறுகளுக்கு எல்லாம் தஃவராக, அவற்றை அடக்கியாள்பவர் என்னும் பொருளன. தூமகேது என்பது வரலாறு களில் தூமன் என்னும் அரக்கணேக் கேதுபோல் அடக்கியாண்டு ஞானம் நல்கு தலான் வந்தபெயராகவும், வால்நட்சத்திரம்போல இடையூ றுகளுக்கும் தீயோர்களுக்கும் தீமைசெய்து நல்லோரைக் காத்தலான் வந்த பெயராகவும் கொள்வர் பெரியோர். இவ்வண்ணம் பல பெயர்கள் அவருடைய அருள் வண்மையைக் காட்டுவனவாக அமைந்துள்ளன.

<sup>\*</sup> ம் - ம் வ to go (போ)

## பிள்ளேயார் வகைகள்

கடவுள்ப் பூசிக்கும் அன்பர்களுடைய மனம், அவரவர்களுடைய பரிபாகத்திற்கு ஏற்பப் பலவேறு சிலகளில், பலவேறு திருவுருவ அமைப்பில் ஈடுபடுகின்றது: ஒன்றுகிறது: உருவேற்றுகிறது; உயர்கிறது. இவ்வண்ண மாகிய இடையளுத தியானம், எல்லா இன்பங்களேயும் அளித்து, ஈடேறச் செய்கிறது. விகாயகப் பெருமானுடைய திருவுருவமும், அன்பர்களுக்காக முப்பத்திரண்டாகப் போற்றப்பெறுகின்றது.

## 1. பால கணபதி:

நான்கு இருக்கரங்களும், யானேமுகமும் உடையவர், உடுக்கின்ற செங்கதிர்போன்ற நிறம் உடையவர். குழந்தைத் திருமேலியுடையவர். வாரைப்பழம், மாம்பழம், பலாப்பழம், கரும்பு இவற்றை நான்கு திருக் கரங்களிலும் தூங்கியவர். இவரது துதிக்கையில் மோதகம் விளங்கும். 1

## 2. தருண கணபதி:

எட்டுத் திருக்கரங்களேயும், யானே முகத்தையும் உடையவர். கைகளில் பாசம், அங்குசம், பணியாரமாகிய மோதகம், விளாம்பழம், காலற்பழம், ஒடிக்த தன்கொம்பு, நெற்கதிர், கரும்பின்துண்டு இவைகளே யுடையவர், கண்பகல் தோன்றகின்ற குரியனேப் போன்ற கல்ல சிவந்த திருமேனி படைத்தவர். <sup>2</sup>

் காரவுக்கும் உடுக் வட்டுவெக்கு விரைக்கு ! வால் மாடுப்பட்ட வந்தை விரை செய்த வொடுமணாயிவில் !! — முத்தக்யுரானம்.

ന്റെ പ്രസ്ത്ര പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രത്യായ പ്രത്യ





#### 3. பக்தி கணபதி:

சரத்காலத்து கிறைமதிபோன்ற வெண்ணிறம் படைத்<mark>தவராக,</mark> தேங்காய், மாம்பழம், வாழைப்பழம், பாயஸ பாத்திரம் இவற்றை <mark>நான்கு</mark> திருக்கரங்களில் ஏந்தி, யாணமுகமும் உடையவராக விளங்குபவர். <sup>1</sup>

#### 4. வீர கணபதி:

வேதாளம், வேல், அம்பு, வில், சக்கரம், கத்தி, கேடகம், சம்மட்டி, கதை, அங்குசம், நாகம், பாசம், குலம், குந்தாவி. மமு, கொடி ஆகிய பதினுறையும் தாங்கிய பதினுறு திருக்கரங்களேயும். சிவந்த திருமேனியையும், சிறிது சினந்த திருமுகத்தையும் உடையவர். <sup>2</sup>

## 5. சத்தி கணபதி :

செவ்வந்திவானம் போன்ற நிறமுடையவராக, பச்சைநிற மேனிய ளாகிய தேவியைத் தழுவிக்கொண்டு இருப்பவர். ஒருவர்க்கொருவர் இடுப்பில் கைகொடுத்துத் தழுவிக்கொண்டிருப்பது தனியழகு. பாசம், பூமாலே இவற்றைத் தாங்கிய திருக்கரத்துடன் அஞ்சலென்கிற அபயகரமும் உடையவர். 3

r സ്ഥാന്പ്രം അട്ടായ്ക്കുന്നുകൾ പ്രവാധികൾ പ്ര

ഇഥാരുയുന്നും കഥ്രായും തുഴുത്തുന്നും പ്രത്യാകരുന്നും പ്രത്യാക്കുന്നും പ്രത്യാകരുന്നും പ്രത്യാക

താനി പരം ചെറുന്നി ചെയ്യാത്തു തെ വഴുന്നു വരു പരുത്തു പരുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്നുത്തുന്

#### 6. துவிஜ கணபதி:

நான்கு திருக்கரங்களிலும். முறையே புஸ்தகம், அட்சமால், தண்டம், கமண்டலம் இவற்றைத் தரித்தவர். மின்னற் கொடிபோல வெண்மை வனம் நின்ற கைவினயல்களே உடையவர். சந்திரன்போல வெண்மை யானவர். நான்கு யானமுகங்களே உடையவர். 1

## 7. சித்தி கணபதி:

மாம்பழம், பூங்கொத்து, கரும்புத்துண்டு, எள்ளுருண்டை, பரசு இவற்றைத் துடுக்கையுள்பட ஐக்து கரங்களில் தரித்தவரும், பொன்கலந்த பசுமை நிறமுடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>2</sup>

#### 8. உச்சிஷ்ட கணபதி :

நீலோற்பலம், மாதுளம்பழம், விணே, நெற்கதிர், அட்சமாலே இவற் நைத் தரித்தவரும், நீலசிறத்திருமேனி உடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>3</sup>

வேறுவகை:- பென்ணின் போனியில் துதிக்கையை வைத்தவராக காமமோதேராக விளங்குபவர். கீலவர்ணம் உடையவர். 4

- 中でのいるいではできる。 あいのというでは、いまであるよっかでいるという。 「という」でするというできるできる。 「という」では、いったいできる。 1 To Can The Lead Can The L
- உட்டு வர்கானத்தை ஆரைபிரிராகத்தையின்ற ! மேர் நால் வர்கானத்தை இருக்கு இருக்கு நிராகத்தை !
- a Position of the property of
- 4 ஆர் பார் பார் பார் பாறிருவாலுள் வெடு வெடு வெடி காடு கோவித்து 1





## 9. விக்ன கணபதி:

சங்கு, கரும்புவில், புஷ்பபாணம், கோடரி, பாசம், சக்கரம், கொம்பு, மாஃ, பூங்கொத்து, பாணம் முதலியவற்ரேடு கூடிய திருக்கரங்களே யுடையவரும், ஆபரணங்களே சிரம்பத்தரித்தவரும், பொன்மேனியருமாக விளங்குபவர். 1

## 10. கூடிப்ர கணபதி :

தந்தம், கற்பகக்கொடி, பாசம். ரத்னகும்பம், அங்குசம் இவற்றை ஏந்தியவர். செவ்வரத்தம்பூப்போன்ற அழகிய மேனியர். செந்சிறமானவர். 2

#### 11. ஏரம்ப கணபதி :

அபயம், வரதமாகிய கைகளேயுடையவர். பாசம், தந்தம், அட்சமால், மால், பரசு, சம்மட்டி, மோதகம், பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். சிங்க வாகனத்தில் ஏறியவர். யானேமுகம் ஐந்துடையவர். பசுமைகலந்த கருமை சிறம் உடையவர். 3

<sup>2</sup> റുള്ള അത്രത്ത് കാരുന്നു പ്രധാന പ്രധാന പ്രധാന പ്രധാനം പ്രവാനം പ്രവാന

<sup>3</sup> ക്കാനവ്ഥാക്കും ബുഹ്യാലും ബുത്യുന്നും പ്രധാരും പ്രത്യ ഉപട്ടും പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ

## 12. லட்சுமி கணபதி:

எட்டுக் கைகளிலும் கிளி. மாதுளம்பழம், கலசம், அங்குசம், மாசம், கற்பகக்கொடி, கட்கம், வரதம் இவற்றையுடையவர், அமுதப் பிரவாகம்போன்ற வெள்மை கிறத்தோடு கிலத் தாமரைப்பூவை ஏக்டுய இருபெருக் தேவிமார்களோடு இகழுபவர். 1

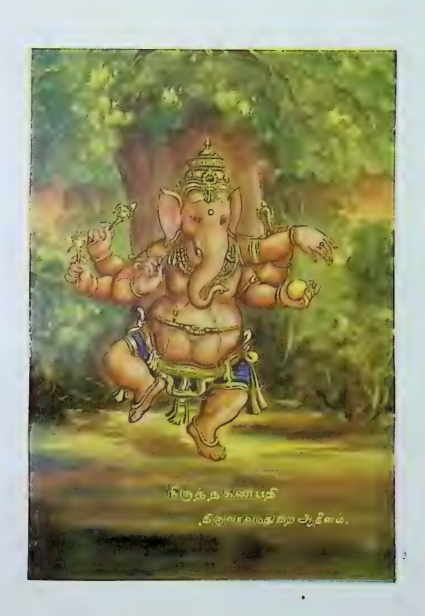
## 13. மஹா கணபதி:

மா நளம்பரம், கதை, கரும்பு, வில், சக்கரம், தாமரை, பாசம், தோந்தவம், செற்கதிர், தந்தம், ரத்னகலசம் இவற்றைத் திருக்கரங்களில் தாங்கியவர், செங்கதிர்போன்ற நிறம் உடையவர். முக்கண்ணர், பிறை அடியர், மடியிது எழுந்தருளியிருக்கிற—தாமரையை ஏந்திய தேவியாற் வையோடு தழுவப்பெற்றவர். <sup>2</sup>

## 14. விஐய கணபதி:

பாசம், அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவைகளேத் தரி<mark>த்தவர்.</mark> பெருச்சாளி வாகனத்டுல் ஏறியிருப்பவர். செந்திறமானவர். <sup>3</sup>

- environmentation of Emperorante of Intrace 1





## 15. நிருத்த கணபதி:

இவர் கூத்தாடும் பிள்ளேயார் எனப்பெறுவர். மோஇரங்களணிந்த விரல்களேயுடைய கைகளால் பாசம், அங்குசம், அபூபம், கோடரி, தந்தம் இவைகளேத் தரித்தவர். பொன்போன்ற நிறமுடைய இருமேனியர். கற்பக விருட்சத்தினடியில் எழுந்தருளியிருப்பவர். 1

## 16. ஊர்த்துவ கணபதி:

நீலப்பூ, நெற்பயிர், தாமரை, கரும்புவில், பாணம், தந்தம் இவற்றையுடையவர். பொன்வண்ண வண்ணர். பச்சைநிற மேனியோடு விளங்கு கின்ற தேவியைத் தழுவியிருப்பவர். <sup>2</sup>

## 17. ஏகாட்சர கணபதி :

செந்திறமானவர். செம்பட்டாடையர். செம்மலர் மாஃயர். பிறை முடியர். முக்கண்ணர். குறுந்தாளர். குறுங்கையர். மாதுளம்பழம், பாசம், அங்குசம், வரதம் இவைதாங்கிய கரங்களேயுடையவர். யாணமுகவர். பதுமா சனத்திருப்பவர். பெருச்சாளிவாகனர். 3

<sup>1</sup> ബസ്ഥം കാരം ഇട്ടാവുന്നും ചെയ്തുന്നും ചെയ്തുന്നും ചെയ്യുന്നും ചെയ്യുന്നും ചെയ്യുന്നും ചെയ്യുന്നും ചെയ്യുന്നും ച ചായങ്ങന്നുക്കായുന്നും ചെയ്യുന്നും ചെയ

செய்டுத்து, சுதீயரை இனியதை உரை என்றும். ஒர்களு விமாகி!! சூரை நிருக்கி அழிக்கி அழிக்கி விருக்கி விருக்

#### 18. வர கணபதி:

செய்வண்ணர். யானேமுகவர். முக்கண்ணர். பாசம் அங்குசங்களேத் தரிந்தவர். தேன்கிறைக்த மண்டையையுடையவர். பிறைமுடியர். ப

## 19. திரபாக்ஷர கணபதி:

அசைகின்ற செவிகளில் சாமரையணிக்கவர். பொன்னிறமானவர். நான்கு கரங்களே உடையவர். பாசம், அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். துடுக்கை நுனியில் மோதகம் உடையவர். 2

## 20. க்டிப்ரபிரசாத கணபதி:

பாசம், அங்குசம், கல்பலதை, மாதுளம்பழம், தாமரை, தருப்பை வீஷ்டரம் இவற்றைத் தரித்தவர். திருவாபரணங்களே அணிந்தவர், பேழை வயிற்றையுடையவர், <sup>3</sup>

- ் நாது சலாணதா சோலாகது லாரு செர்லோன வான்பேர் ந சான்போஷின் உட்காளியா செய்யா வருக்கள்கின்கின்பா உருக்கிய குகுப்பணம் தாடித்து சனாசுத்திமை பைரில்க்கதயஞ்சை ந நல் அருமானத்தை உடிக்க குறியை வர்கள் வருக்கள் வருமாக்கள்
- നെ പ്രാവ്യായിക്കാര്ക്ക് കൊട്ടുന്നു നിവനങ്ങളുന്നും പ്രത്യിക്കു പ്ര സോഗാര ക്രയ്യിക്കുന്നത്തില് പ്രത്യാക്കാര് എന്നും പ്ര ഉത്തുത്തെന്നും നിവായില് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാക്കാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാര്യാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാ
- குரின் சார் நார்கள் அது குறிய கோத்த வூரு இரி இரு இரி இரு கூரி இரு கூறிய குறிய கூறிய கூறிய கூறிய குறிய குறிய கூறிய கூறி



#### 25. ஏணமோசன கணபதி:

பாசம். அங்ரசம், தஞ்தம், காவற்பழம் இவற்றைத் தரித்தவர். மெல் டன்ங்குபோன்ற மேனியர். செஞ்நிறப் பட்டாடையுடுத்தியவர். 1

### 26. துண்டி கணபதி:

அட்சமாம், கோடரி, ரத்னகலசம், தந்தம் இவற்றை ஏந்தியவர். ்

## 27. துவி முக கணபதி:

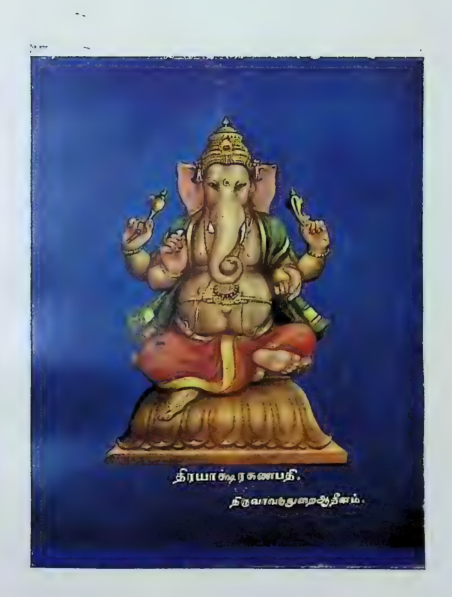
தந்தம். பாசம், அங்குசம், ரத்னபாத்திரம் இவற்றைக் கையில் இதுவர். பசுகிலமேனியர். செம்பட்டாடையும், ரத்தின கிடமும் அணிந்தவர். இருமுகம் உடையவர். <sup>க</sup>

#### 28. மும்முக கணபதி :

வலது கைகளில் கூரிய அங்குசம், அட்சமால், வரதம் இவற்றை உடையவர். இடது கைகளில் பாசம், அமுதகலசம், அபயம் இவற்றை உடையவர். பொற்முமரையாஸனத்தின் நடுப் பொகுட்டில் மூன்று முகங்களோடு எழுந்தருளியிருப்பவர். புரசம்பூப்போன்ற சிவந்த கிறம் உடையவர். 4

- The same of the sa
- ் இது செல்கோத்து முத்து மாக்கு மாக மூக்கத் தாக ஆக்கள் இது செலிய மாக்கு மாக்கு மாக்கத்தி நான் மிக்கத்தி நான் காக

Commence of Commence of Commence of the commen





#### 29. சிங்க கணபதி :

வீணே, கற்பகக்கொடி, சிங்கம், வரதம் இவற்றை வலது கைகளில் தாங்கியவர். தாமரை, ரத்னகலசம், பூங்கொத்து, அபயம் இவையமைந்த இடதுகைகளே யுடையவர். வெண்ணிறமான மேனியர். யாணமுகவர். சிங்கவாகனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர். 1

#### 30. யோக கணபதி:

யோக ரிஃயில், யோகபட்டம் தரித்துக்கொண்டு. இளஞ்சூரியன் போன்ற ரிறத்தோடு, இந்திரகிலம் போன்ற ஆடையை உடுத்திக்கொண்டு, பாசம், அக்ஷமாஃ, யோகதண்டம், கரும்பு இவற்றை ஏந்தி இருப்பவர். <sup>2</sup>

#### 31. துர்க்கா கணபதி:

சுட்ட பசும்பொன்னிறம். எட்டுக்கை, பெரியமேனி. அங்குசம், பாணம், அட்சமாலே, தந்தம் இவைகளே வலது கைகளில் ஏந்தியவர். பாசம், வில், கொடி, நாவற்பழம் இவைகளே இடது கைகளில் உடையவர். செந்நிற ஆடையர். <sup>3</sup>

<sup>1</sup> മീത്തനാകു ഇയ്ക്കാന കൾ ഇത്വാസ് പ്രത്യാപ്പു വരു പ്രത്യാപ്പു പ്രത്യാപ്വാ പ്രത്യാപ്പു പ്രത്യാപ്പു പ്രത്യാപ്പു പ്രത്യാപ്വാ പ്രത്യാപ്പു പ്രത്യാപ്വാ പ്രത്യാപ്

മുമുന്നു നുള്ളുത്താ സംഗുരു നുത്തു പുരുന്നു വുള്ള ചാന് പുരുന്നു വുള്ള പാരുന്നു വുള്ള പാരുന്നു വുള്ള പാരുന്നു വുള്ള പാരുന്നു പുരുന്നു വുള്ള പാരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നുന്നു പുരു

<sup>2</sup> பொறாரு இவைபாறவட்டாகு பொறு வாகு பிருக்கு வரும் இவ்வாகு பிருக்கு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வரும் இவ்வாகு வருக்கு வர

#### 32. சங்கடஹர கணபதி :

இளஞ் நரியன் போன்ற நிறத்தோடு, இடப்பாகத் தொடையில் அம்மையை உடையவர். அம்மை பசியமேனியளாக, நிலப் பூவை ஏர்த்பயளாக இருப்பள். வலதுகையில் அங்குசம், வரதம் உடையவர். இடதுகையில் பாசம், பாயசபாத்திரம் ஏந்தியவர்; செந்நாமரைப் படத்டுல் நீற்பவர். நீலநேமான ஆடையணிந்தவர். "

விநாயகனே வெவ்வினேயை வேரறுக்க வல்லான் விநாயகனே வேட்கை தணிவிப்பான் - விநாயகனே விண்ணிற்கும் மண்ணிற்கும் நாதனுமாந் தன்மையினுல் கண்ணிற் பணிமின் கலந்து.

—கபிலதேவநாயனர்.

20128





# புராண வரலாறுகள்

திருமால் வழிபட்டது: பாலகணபதியாக விநாயகப்பெருமான் திருக் கயில்மலே வாசலில் விரோயாடிக்கொண்டிருந்தார், சிவகணங்கள் யாவும் விளேயாட்டுத் துணேயாக அவர் ஏவலேச் செய்துகொண்டிருந்தன. ஒருநாள் சிவகணங்களுடன் விநாயகப்பெருமான் ஒரு பூஞ்சோலேக்குச் சென்ருர். பாற்கட்டீலத் துதிக்கையால் முகந்து அங்கு ஒளிந்து வினயாடுவார். சிவகணங்கள் மீது தூவி மழைபெய்கிறது என்பார். நாகங்களே அணிவர். கோள்களேயும், நட்சத்திரங்களேயும் துருவ சக்கரத்தோடு பிணத்து மார்பில் அணிவர். துயிலுகின்ற திருமால் பிரமன் இவர்களோடுசேர்த்து பாற்கடில உரிஞ்சுவார். அணேவரையும் தமது துதிக்கையில் மறைப்பர். பீளவும் வெளியேவிடுவர். திருமால் முதலியோர்கள் இதுவரை மறைந்து இருந் தமையும். இப்போது பாற்கடலில் பழைய கிஃயில் இருக்கின்றமையும் காரணம் என்ன என்று வியந்தனர். எண்ணிப்பார்த்து கொண்டனர். இந்நிலேயில் திருமால் தன்கையில் இருந்த வலம்புரிச்சங்கைக் காணுது திகைத்தார். அப்போது ஒரு ஒலிகேட்டது. அது தன்னுடைய பாஞ்சசன்யத்தின் ஒலியாக இருந்தது. அவ்வொலி சிவகணநாதர் வாயி கிருந்து வருவதாக அறிந்தார். திருமால் அச்சங்கைப் பெறச் சிவபெருமானே நோக்கித் தவஞ்செய்தார். சிவபெருமான் வெளிப்பட்டு, அத்<u>தி</u>கிரியில் வலம்புரி விநாயகரைப் பூசித்தால் பாஞ்சசன்யத்தை அடையலாம் என்று ஆணே தந்தார். திருமால் அவ்வாறே வழிபட்டு விநாயகர் அருளால் சங்கை அடைந்தனர். \*

கஜமுகண் வேன்றது:- கஜமுகன் மாகதமுவிவருக்கும், விபூதி என்னும் அசுரப் பெண்ணிற்கும் தோன்றிய அசுரன். சுக்கிரன் உப தேசத்தின்வண்ணம் தவம்செய்து சிவபெருமானருளால் ஆயுதங்களாலும், யாராலும் அழியாத வரம்பேற்ருன். வரபலத்தால் அணவரையும் வதைத்து வக்தான். தேவர்கள் இந்திரனிடம் விண்ணப்பித்துக்கொண்டனர். இந்திரன் திருக்கயில்மல் சென்று சிவகுமாரராகிய விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்துக் கொண்டான். விநாயகர் பூதப்படை புடைகுறப் பூமிக்கு எழுந்தருளி,

<sup>\*</sup> காஞ்சிப்புராணம்.

த முகளர் நாரதா பாகிய மதினரத்தை முற்றுகையிட்டார். போர் முட்டர், கொள்கிட்ட பாணங்கல் எல்லாம் விசாயகர் தன் கையிலுள்ள உக்கையர் கிலக்கி, அதிகக்கொண்டே அவள் மார்பில் அடித்தார். கூகர் மடிக்கி கிழ்நோனெயன்றி இறக்குமட்டானல்லன். அதினக்கண்டு நடன் ஒரு நட்டியர் இதக்காத வரம் பெற்றவன் என்பதைத் திருவளந்து சில் கண் கொய்டிகளில் தன்றை தடித்து அவன்மிது ஏவிஞர். அவன் இந்த கடில்கிட்டும் கொள்றுக்கானியாக வந்தான். விசையகர் அதின வரகனமாகக்கொண்டு அடிக்கியாண்டார். 4

இரவணைப் பந்தாரயது:- இராவணன் தனதுசியலும், தானும் ேற் ஈடு குக்கர் வெயியரமாக கொக்கித் நவஞ்செய்தான். சி.மியருமான் ் , ் , ் ர ட் கலி க்கப் பெருமான அவன் கையிற்கொடுத்து 'இதனே , க் , சந்தந் நொட்டுபார் வொகம் விடுப்படி, பிரதிட்டை செய்து ்கர், ்கு அட்சிய எட்சாவற்றையு**ம்** எவிடும் எய்தலாம்; அறும் இதவோ ு ஆட்டிட் சட்ரம் 6பேமட்டும் வைந்துவிடணகாது ' என்ற அருளிச் ுட்டனர். ரோவனதுக்கு நொடிதேர்ச்சி. ஊருக்குப் புறப்பட்டான். இச் செட்டு புறிந்த தெவர்களுடைய குழ்ச்சியால். வருணன், இராவணன் வயிற் றிற்ற நிரு நிருவி செய்நாள். சிவலிங்கப் பெருமானேக் கையில் ு...் தக் கா ் நெர் கழிக்கக்கூடாது என்று என்னிய இராவணன் ார் ஆது வர்களா? பன் நடந்ர்சோக்கிறன். மிக ஆசார சிலமுள்ள ூர் நாச் சத்தன் ஒருகள் வர்தாள். அவனிடம் ஒப்பித்து, 'தம்பி **கே**ழே யட்டும் சுடந்துகியாடும் என்ற சொல்லிச்சென்றுன். சிறிது **நேரத்திற்** ிக<sup>்</sup>பாம், பட்டிரி அண் நாவகைப் பரைத்தான். அவன் வராமையால் ை இது இத்த அதுக் இடு அவிருவிட்டு ஒடி றுன். அவ்வளவுதான்: ் வலிட்கம் டெருள்றிறிட்ட நடகருமம் முடித்த ரோடிவந்த இராவணன், யுக்கு அல் டெரிந்து எனக்கு இந்தச் சிவலிங்கம் எம்மாத்திரம் ?' என்று கது நேர் பி ங்க ஒது நெற்றாள். இதனிய்கைய் குறைந்து. பசுவின் காது டோல சுட்டு , ஸ்ரீ ் பிருக்க ஓடி கமிக்ஸ். கை**க்**ரு எ**ட்டிய**து **வாங்க்கு** எட்டாம்; 7 பசர 7 பச் சமலிங்கம் கைசமுவிவிட்டதை யறிந்த தாவு நட்டியும், அடிக்கவும் வாட்டாகத் நூர்கார். தவகம் பிடித்திருத்தப் பந்தாடிரும்.

<sup>்</sup> விதபுரானம். வேழகனுற்றத்திப்படலம்.



திருக்கோகரணம் ஸ்ரீ மகாபலேஸ்வரர்



த ருக்கோகரணம் மகாகணபதி

இராவணன் செருக்கடங்கி வழிபட்டு உய்ந்தான். இந்த வரலாறு நடந்த இடம் இருக்கோகர்ணம் என வழங்கும் மகாபலேஸ்வரம். <sup>1</sup>

விரசபை வென்றது: விநாயகப்பெருமான், காசியார் அதிதி இரு வருக்கும் அவர்கள் தவத்திற்கு இரங்கிக் குழந்தையாகி, அவர்கள் விட்டில் வளர்ந்தனர். தேவர்கள் அசுரர்களால் வருந்துன்பம் தொலேயும்; இன்பம் பெருக வாழலாம் என்று களித்தனர். இதனேயறிந்த விரசை என்னும் அரக்கி நரமுகவிநாயகராகிய குழந்தையைத் தாய்தந்தையர் இல்லாதசமயம் பார்த்து விழுங்கிவிட்டாள். கணேசர் அவள் வயிற்றுட்சென்று கை கால்களே உதைத்துக்கொண்டார். அவள் வயிறு கிழிந்தது; வெளிவந்தார். காசியபரும் அதிதியும் சிகழ்ச்சியையறிந்து மகிழ்ந்தனர். 2

காவிட்கோணர்ந்தது: தென்றிசையைச் சமப்படுத்த. இறைவனிடம் திருமுடிக் கங்கைக்ரைப் பேற்றுக் குடகுமில வழியாகச் செல்லும் அகத்தியர், கங்கையுள்ள கமண்டலத்தை ஒரு அந்தணச் சிறுவனிடம் கொடுத்து, சிறுகீர்கழிக்கச் சென்ருர். அந்தணச் சிறுவனுகவந்த விநாயகப் பேருமான் கமண்டலத்தைக் கீழேவைத்துச் சென்ருர். அகத்தியர் திரும்பி வந்து பார்க்கும்போது கமண்டலம் கீழே இருந்தது. ஒரு காகம் அதன்மிது உட்கார்ந்தது. காகந்தீண்டியநீரைப்பயன்படுத்தக்கூடாதே என்று பரபரந்து அதின ஓட்டமுயன்ருர். காகம் பறந்தது. அந்தவேகத்தில் கரகமும் கவிழ்ந்தது: காவிரியாகப் பெருகிற்று. இதினக் 'கரகம் கவிழ்த்த காவிரிப் பாவை' என்கிறது மணிமேகில.

உதத்தன், துந்தரன் வதம்: விநாயகர் காசியபர் குழந்தையாக வளரும்போது. உதத்தன் துந்தரன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும், கிளி வடிவடுத்துக் குழர்தையைக் குத்திக்கொன்றுவிடுவது என்று சமயம் பார்த்திருந்தனர். விநாயகர் இதனேயுணர்ந்து, அதிதயாகிய அன்னேயைப் பார்த்துக் கிளிகளேப் பிடித்துத்தர வேண்டினர். அதிதி பறக்குங்கிளிகளே நான் எப்படிப் பிடித்துத்தரமுடியும் என்குர். விநாயகர் பருந்து உருவம் எடுத்துப் பறந்து சென்று, அவைகளேப் பிடித்துக்கொன்குர்.

<sup>1</sup> திருவாவடுதுறையாதினம் 21-வது குருமகா சக்ரிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பேரமணிய தேசிக சுவாயிகள் அவர்கள் இத்தலத்திற்குச்சென்று வழிபட்டார்கள். அவர்கள் கொணர்க்கு திருவுருவங்கள் இதில் சேர்க்கப்பேற்றுள்ளன. இந்த யாத்திரைசெய்வது சுலபமானகாரிய மல்ல.

<sup>2</sup> பார்க்கவ புராணம்: 3 கத்தபுராணம்: காவிரிகீங்குபடலம்.

நக்கிரகரன் வதம்: கத்தருவராசனுகிய சித்திரன் என்பவன் தொகமனஞ்செர்து கான் டான். அத்தமோகத்தால், தன் அன்மமிலக்கு வந் சித்த எபெ தருவை மதிக்கவில்லே. அவர் அவின முதிலயாகச் சரிநார். அவன் முதல்யாகிச் சோமவதிகீர்த்தத்தில் கிடந்தான். நீராட மதின்ற சினவருக்கும் துன்பம் வினேத்துவந்தான். ஒருநாள் அடுநிதன் மகருவே மகொற்கட விராயகமூர்த்தியைத் தூக்கிக்கொண்டு நிராடச் சென்றன். துருந்தையைக் கரையில் வைத்துவிட்டு நீராடினுள். குழுந்தையைப் சென்றன். துருந்தைவைக் கரையில் வைத்துவிட்டு நீராடினுள். குழுந்தையைப் சிறிந்த சிறி விளேயாடிக்கொண்டிருந்தது. முதலே, குழுந்தையைப் மகாற்கட விராயகர் அதன் உணர்ந்த முனிகுமாரர்கள் ஒடிவிட்டனர். மகாற்கட விராயகர் அதன் வரயினின்றம் தப்பி அதன் முருகில் சிறிகரங்டார். அதன் கழுத்தை இருகாலாலும் அமுக்கிறர். குளம் சிறிகர்கர், முதிலயும் இறந்தது. பிருகுமுனிவர் சாபகிங்கியுய்ந்த சித்திர ராகன் சிரையகரை வழிபட்டு உய்ர்தான்.

கிருந்திரமா வநம்: மயூரேச விசாயகராக, உமாதேவியாரிடம் கார் அவந்த பாலகணபதியைக் கொல்லக் கருதி, கிருத்திராகரன் கருந்கொள்டு அகாயத்தில் தூக்கிக்கொண்டு சென்ருன். அணேவரும் கருந்தார். விசாயகர் அந்நக் கழகின் மூக்கிலிருந்தபடியே பெருமூச்சு விட்டுக்கொண்டே அடிவயிற்றில் உதைத்தார். அசுரன் அது பொறுக்க காற்கு து விழ்ந்து இறந்தான்.

தருப் நடிக்கு பாகிய விராயகரைக் கொல்லக்கருதிய குரூரன், மஞ்சத் கொழும் நடிக்கு பாகிய விராயகரைக் கொல்லக்கருதிய குரூரன், மஞ்சத் தொறு வாளியைத் நூக்கிச்சென்றன். விராயகர் அவன் காதுக<sup>2</sup>ளப் பிருந்துக் நூர்கிக்கொள்டே அவன் மார்பில் உதைத்தனர். அவன் இறந்தாள்.

பாள கரன் வதர்: பாலாசரன் என்பவன் முறிகுமாதினப்போல கேடர்தாக்கி விருபாட்டாகச் சன்டை செய்பவசினர்போல விளயகருடன்





வலுச்சண்டை செய்தான். விநாயகரும் விளயாட்டாகவே நெடுநேரம் சன்டை செய்துகொண்டேயிருந்து, அவன் இவரை வஞ்சமாகக் கொல்ல வந்த சமயம்பார்த்து, அவன் கழுத்தைப்பிடித்து நெரித்துக் கொன்ருர்.

வியோமாசு ரவ்தம்: வியோமாசுரன் என்பவன் இருச்சந்தியென்னும் நகரில் பலர் நடமாடும் இடத்தில் ஒரு பெரிய மாமரமாகி வளர்க்து வானளாவ நின்ருன். எல்லோரும் இது என்றைக்கு எத்தீனபேரைக் கொல்ல இருக்கிறதோ என்று அஞ்சினர். விநாயகரை வேண்டினர். விநாயகர் அதீன ஆட்டியசைத்துப் பிடுங்கியெறிந்தனர். மரஉரு மாறிய அசுரன் வீழ்ந்து இறந்தான்.

சதமகி ஒபட்சணி வதம்: வண்டிக்கணக்கான உணவையும், நூறு எருமைகளேயும் ஒருவேளே உணவாக உட்கொள்ளும் அகரப்பெண் ஒருத்தி, இந்திராணியைப்போல வடிவெடுத்துவந்து, மயூரேச விநாயகரை முத்தமிடுபவள்போலத் தூக்கி வரனில் எறிந்து, கொல்ல எண்ணினுள். அதனே உணர்ந்த விநாயகப்பெருமான் அவள் காதுகளேயும், மூக்கையும் கிள்ளிக் கொன்ருர்.

கமடாசுர வதம்: கமடன் ஆமை வடிவுகொண்ட அசுரன். அவின அடி வயிற்றில் குத்திக்கொன்ருர்.

தர்ப்பாசுரன் வதம்: வேனில்வெப்பம் தாங்காது உமாதேவியார் ஒருநாள் மாலே உய்யானவனத்திற்குச் சென்ருர். அங்கு ஒரு பாதுகாப்பான இடத்தில் கணேசரைத் தூங்கவைத்துவிட்டு, உலாவச்சென்ருர். அப்போது தர்ப்பாசுரன் சுழல்காற்ருகித் தூங்கும் கணேசரை மஞ்சத்துடன் வானில் தூக்கியெறிந்தான். விநாயகர் அவன் பிடரி மயிரைப் பிடித்துக்கொண்டு, பிடரியில் ஏறியிருந்து, பிடரி ஒடிய உதைத்துக் கேடுதள்ளிக் கொன்ருர். அவன் குருதிசோர இறந்தான்.

துந் நுபி வதம்: துர் துபியேன்னும் அசுரன் விராயகருடன் விள்யாடு பவன்போல வந்து அவரைத் தூக்கித் தன் மடிமேல் வைத்துக்கொண்டு, நச்சுப் பழங்களே உண்பித்தான். அசுரனுடைய வஞ்ததையுணர்ந்த நஞ்சமர்கண்டன் மைந்தரான விநாயகர், விள்யாட்டர்கவே அவன் தலே மயிரையும், பிடரியையும் பிடித்துக்கொண்டு கூத்தாடினர். அதனுல் அவன் தலே திருகப்பெற்று இறந்தான். DE-180

ரபாகர வகம்: ஓர் அகரன் சரபப் பட்சுபோல் வடிவெடுத்து வீராயகரைக் கொல்ல எண்ணிறன். அவன் இறகுகபோமுறித்துக்கொன்ருர்.

ஆராகரன் வகம்: ஆசாகரன் என்னும் அகரன் மஃப்பாம்பின் வடி வகி இவரை விழங்கினன். விழங்கும் அளவும் சிறு குழங்கையாக இரந்த விராயகப்பெருமான் விசுவருபம் எடுத்து வயிற்றைக் கெழித்துக் கொண்டு வெளியில் வந்தார். அசுரன் இறந்தான்.

அபிலுய வதம்: அபிறுயன் என்னும் அசுரன் காட்டுயானே வடிவு கொண்டு விசாயகரை எதிர்த்தான். விசாயகர் அதன் கொம்புகளே முறித்துக் கொன்றுர்.

நபுராசுரன் வதம்: சிவபெருமானேப்போலவே, காலிற் சிலம்பு முறிந்துகோன்டு விநாயகப்பெருமான் நடனமாடினர். அதனேயறிந்த நப்நான் அவர் காற்சிலம்பில் புகுந்து. அவரைக் கொல்லக் காலம் பார்த் நிந்தான். நடனம் ஆடி ஓய்ந்த பிள்ளேயை ஆவலோடு வாரியெடுத்த உமையம்மை பிள்ளேயின் கால்கள் கனமாக இருப்பதை யறிந்து ஐயுற்று விருவிறன். அப்போதுதான் கால் கனமாக இருப்பதை யறிந்துகொண் டவர்போல. விநாயகர் தமது காலே வேகமாக உதறினர். சிலம்பிற்கிடந்த அதரன் கீழே விழுந்து இறந்தான்.

மத்ஸ்யாசுரன் வதம்: விகாயகர் ஒருகாள் தடாகத்திற் சென்று வினபாடினர். மினுருவங்கொண்டு அதில் மறைந்திருந்த அகரன், அவரை நேன் இழுத்துச்சென்ருன். விகாயகர் மினுடன் நீண்ட நேரம் போரிட்டு, கவிகும் பிடித்துக் கரையில் போட்டுக் கொன்ருர்.

நடகரன் வதம்: கூடாசுரன் என்பவன். ஒரு நச்சுப் பொய்கை பைப் படைத்தான். அதில் விசாயகரும். முனிகுமாரர்களும் நீராட வருவார்கள். இறக்துவிடுவார்கள் என்று எதிர்பார்த்து. வானத்தில் மறைந் இந்நான். அவன் எதிர்பார்த்தவண்ணமே முனிகுமாரர்கள் நீருள் மூழ்கி இந்தனர். இதின்பறித்த விசாயகர் வானத்தைக் கோபத்துடன் பார்த்தார். கண்ணிலி நீத்த உண்டான திப்பொறியால் கூடன் சாம்பலாயினன்.

சீனாரன் நெர்க்கள் விரையகரைத் பெரும்பாறை வடிவாக விராயகரைத் நிழ் நின் நன். புடுதாக முனேத்த பாறையைக்கண்டு, மக்கள் அனேவரும் மாட்கினர். விராயகரிடம் விஸ்ணப்பித்தனர். விராயகர் பெருமூச்சு

விட்டார். பாறை சுக்கு நூருகியது. அதன் வடிவாக <sup>8</sup>ின்ற அசுரனு<mark>ம்</mark> மாண்டான்.

கர்த்தமா சுரன் வதம்: காசியபர் அதிதியாகிய தாய்தந்தையர்கள் விநாயகர் செய்யும் சிறகு றும்புகளேப் பொறுக்கமுடியாது, அவருடைய இடுப்பில் ஒரு கயிற்றைக்கட்டி, முற்றத்தில் உலாவவிட்டனர். சமயம் பார்த்திருந்த கர்த்தமன், அவரை, எடுத்து விழுங்கி விட்டான். விநாயகர் விசுவருபம் எடுத்து வெளிவந்தனர். அசுரன் இறந்தான்,

சாயாசுரன் வதம்: மக்களின் கிறலேப்பற்றி கின்று அவர்களேக் கொல்லும் வழக்கமுடைய சாயாசுரன், விநாயகரையும் அப்படிக் கொல்ல எண்ணினுன். கிநாயகர் சிறுகல்லால் அவன்வயிற்றிலடித்துக் கொன்ருர்.

சஞ்சலாசுரன் வகம்: வஞ்சகணைய சஞ்சலாசுரன், வின்யாடும் போதே விநாயகரைக் கொன்றுவிடலாம் என்று எண்ணிவந்தான். விநாயகர் அவனியல்பை அறியாதவர்போல, முனிகுமாரர்களோடும் அவ னேடும் பந்து வின்யாடினர். சமயம் பார்த்திருந்த அசுரன் எல்லாரையும் தோளில் தூக்கிக்கொண்டு வானத்தில் பறந்தான். முனிகுமாரர்கள் பயந்து ஒலமிட்டனர். விநாயகர் இமயமலேபோலப் பெருஞ்சுமையாயினர். அசுரன் தாங்கமாட்டாது தள்ளாடினுன். அவன் கழுத்தைக் காலால் இறுகப்பற்றி அடக்கினர்.

விருகாசுரன் வதம்: அசுரன் ஒருவன் செந்நாய் வடிவுகொண்டு முனிகுமாரர்களே வெருட்டினுன். இதனேக்கண்ணுற்ற விநாயகர் பாசத்தால் அவினக்கொன்று முனிகுமாரர்களேக் காப்பாற்றினர்.

கட்காசுரன் வதம்: ஒருநாள் விநாயகர் ஒரு சமவெளிப் பகுதியில், முனிகுமாரர்களே மல்யுத்தஞ் செய்ய ஏவிவிட்டுக், கண்டு களித்துக்கொண் டிருந்தார். சமயம்பார்த்திருந்த கட்காசுரன் ஒட்டகவடிவுகொண்டு முனி குமாரர்களே மிதித்துக்கொண்டு இவரையுங் கொல்லவந்தான். விநாயகப் பெருமான் அவீனக் காலால் உதைத்தார். உதைபொறுக்கமுடியாது அவன் தின்ற உணவைக் கக்கிக்கொண்டே விமுந்திறந்தான்.

தாமாட்சன் வதம்: காசிமன்னன், தன்மகனுடைய மணத்தை இடையூறின்றி முடித்துவைக்கும் வண்ணம் விகாயகரை வேண்டிக் கொண்டான். அவ்வண்ணமே உடன்பட்டு அவரும் அவனுடன் சென்ருர். வழ்பில் ஒரு பெரிய காடு இருந்தது. அதில் தூமாட்சன் என்னும் அசுரன் எல்லாரையும் வெல்லக்கூடிய ஆயுதம் ஒன்று வேண்டும் எனச் குரியனே சோக்கித் தவஞ்செய்து கொண்டிருந்தான். குரியன் அவன் தவத்திற்கு இரக்கித் தான் வெளிப்படாமலே வேல் ஒன்றைமட்டும் உதவிறன். அவ் வேல் வானத்திலிருந்து கிழ்நோக்கி வந்துகொண்டிருந்தது. விநாயகர் அதினக் கையில் ஏற்று, அதனுலேயே அவினக் கொன்று அனேவரையும் காத்தனர்.

துகள், முது வதம்: தமது துக்கையாகிய தூமாட்சன் இறந்தான் என்ற செய்தியைக்கேட்டதும் அவன் மக்களாகிய ஐகன் மது இருவரும் விசாயகர்மேல் படையெடுத்து வந்தனர். விசாயகப்பெருமான் ஒரு பெருமூச்சுவிட்டார். புயலிலகப்பட்ட இலவம் பஞ்சுபோல அவர்கள் செடுத்தூரம் பறக்துபோய் விழுத்து இறந்தனர்.

லுத்து முறுகரர் வதம்: நராந்தகன் என்னும் அசுரன் ஏவலால் வந்த ஐந்நூறு அசுரர்களும் விராயகரைகோக்கிப் படையெடுத்து வந்தனர். அவர்களின்வரையும் தனது கால்பரட்டால் அழித்தார்.

தத் துரன், விகண்டன் வதம்: அசுரர்களாகிய இவர்களிருவரும் காசிராசனேயும். விகாயகரையும் கொல்ல எண்ணிப் பீராமண வேடத்துடன், காசியரசனுடைய புரோகித குமாரர்களேப்போல வந்தனர். அவர்கள் வஞ்சந்தையுணர்ந்த விநாயகர் உபசரிப்பார்போல இருகைகளாலும் வாரி யணத் நக்கொண்டு, கசக்கிப்பீழிந்து கொன்றனர்.

பதங்கன், விதுலன் வதம்: பதங்கன் விதுலன் என்னும் இவர்கள் இந்தைரும் புயற்காற்முக உருக்கொண்டு காசிககருக்கே துன்பம் வினந்தனர். வினயகர் அதிசேடனேபழைத்து வாயுவை உண்ணச் செய்தார். காற்று உருவழிக்கு அசுரர்களே வினயகர் இருகைகளாலும் பிடித்துப் பூமியிலடித்துக் கொண்குர்.

நாந்தகன் வதம்: நராந்தகள் என்னும் அதரன் சிவபெருமான் கலிட்டி கரவிசெடத்தால் எல்லாரையும் வென்று விளங்கிறன். வெற்றிச் சேரக்கால் கீலோருக்குந் துன்பம் விளேவித்தான். தோற்றேடிய காசி மன்னன் கிராங்கரை உபாரிந்தான். விராயகர் வெளிப்பட்டு அதரணே கைத்துக் கொன்றனர். தவமேன்மையாறும் வரபலத்தாலும் மீண்டும் உகிர்பெற்ற கரங்குகள் போர்செய்தான். விராயகர் அம்பிறைக் எய்து,





அவன் தலேயை அறுத்தனர். மீண்டும் மீண்டும் தலே முளேத்தது. அதனேக் கண்ட விநாயகர் அவன்உடலே இல்லாதவண்ணம் திருவடியால் அவனேத் தேய்த்துக் கொன்ளுர்.

கூடசிலா வதம்: கூடன் என்பவன், காசிங்கர் வாயிலில் கல்லாய்க் கிடந்தான். அசுரளுகிய அவனே விநாயகர் பரசு என்னும் ஆயுதத்தால் வென்றடக்கினர்.

காமக்குரோத வதம்: தருமதத்தர் என்னும் முனிவரின் புத்திரிக ளாகிய சித்தி புத்தியென்னும் இருவரையும் மணம் புரிந்துகொள்ள மகோற்கட விநாயகர் எழுந்தருளிய காலத்து, காமன் குரோதன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும் கழுதையாகவும் புலியாகவும் வந்து இடையூறு விளேத்தனர். விநாயகர் அவர்களேக் கைகளாற்பற்றிக் கறகறவெனச் சுழற்றிக் கீழேயடித்துக் கொன்றனர்.

குண்டகுஞ்சர வதம்: குண்டன் என்னும் அசுரன் யா<mark>ணவடிவு</mark> கொண்டு இவரைக் கொல்லவந்தான். விநாயகர் அவன் கழுத்தைநெரித்துக் கொன்ருர்.

சிரம்பா வதம்: தூமாட்சன் மீனவியாகிய சிரம்பா என்பவள் தன் கணவீனக்கொன்ற பழி தீர்த்துக்கொள்வதற்காகப் பேரழகியாக உரு வெடுத்து வீநாயகரை யணுகினள். விநாயகரைப் பார்த்து 'பெருமானே! பச்சிலே மூலிகைகளால் ஆன சிறந்த தைலம் கொண்டுவந்திருக்கிறேன்; நானே தேய்த்துத் தைலக்காப்பிடுவேன்; உத்தரவு தரவேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டாள். விநாயகர் ஒப்புக்கொண்டனர். அவள் விஷங் கலந்த தைலத்தைப் பெருமானுக்குத் தேய்த்தனள். விநாயகர் அவள து நிலேயையறிந்து தேங்காயாலடித்துக் கொன்றனர்.

ஜ்வாலாமுகன், வீயாக்ரமுகள், தாரணன் வதம்: இப்பெயருள்ள அகரர்கள் மூவரும், விநாயகரையும், அவர் இருக்கும் காகிநகரையும் ஒருசேர அழிக்க எண்ணி, தாருணன் வாயுவாகவும், ஜ்வாலாமுகன் தீயாகவும் மாறி நகரையழித்தனர். வியாக்ரமுகன் புலியாகும் கோட்டை வாயிலில் நின்றுகொண்டு எல்லாரையும் கொன்றும், விமுக்கியும் வந்தான். மக்கள் அஞ்சி விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்தனர். விநாயகர் பேருருக் கொண்டு புலி வாயைக் கிழித்தும், மற்றவர்களேக் கொன்றும் நகரைக் காப்பாற்றினர்.

பேகப்புள் வநம்: மேகள் என்னும் அசுரன் அந்தணவேடங் கோட்டு, காசி சுசனே யறுகி அரசே! இந்த விளயகர், ஊரில் இருக்கும் வரை ஊரக்கே கெடுதி: சிலாட்களாவது அவர் காட்டில் இருக்க மெல் டும் என்று கூறிறுள். அரசன் கேட்டுச், சிந்தித்துப்பார்த்து, இதில் அதர துறு இருக்கிறது என்று எண்ணி, அந்தணப்பெருமானே! தாங்களே சென்ற விளயகர்டம் தெரிவியுங்கள்' என்முன். அவன் அங்ஙனமே செப்தான். உளம் அறிந்த விளயகர் இதினக்கேட்டு மனமகிழ்ந்தவர் போல, தன் கழுத்திலிருந்த முத்துமால்யைக் கழற்றி, அவன் கழுத்தில் அணிதார். மால் செருப்பாய் அவினச் கட்டெரித்தது.

கபன், மண்டுகன் வதம்: கிணருகவும், தவளேயாகவும் வடிவு தொன்ற இரு அரர்கள் வினயகரைக் கொல்லக் காத்திருந்தனர். இதனே மறித்த வினங்கர் விஷத்திற்கு விஷங்கொடுத்து கிக்குவதுபோல, வஞ்சகனே வஞ்சியையோடுக்கு வகைப் வினந்தியையில் கான்ற வின்ற குடுத்தார். வினயகர் நெடுநேற் வெளிவரவேயில்ல. மண்டுகன், வினயகர் இறந்தார் என்ற என்றம் வெளிவரவேயில்ல. மண்டுகன், வினயகர் இறந்தார் என்ற என்றன் மகிழ்ச்சியுடன் கிணற்றைவிட்டு உண்மைவடிவுடன் வெளியேறிறன். கூபனும் அசுரவடிவுடன் வெளிவக்தான். யார் வினயகரைக் கொன்றது என்றவகையில் அவர்களுக்குள் சண்டைமூண்டது. இருவரும் சண்டையிட்டுக்கொண்டு மடிக்குனர்.

அம்பன், அந்தகன், துங்கன் வதம்: அந்தகன் இருளாயும், அம்பன் போடிம், குங்கன் மல்லபாயும் காசுகரைக் கணபதியுடன் அழிக்கக் காத்தெத்தனர். விசாயகர் பெரியபறவையின் வடிவுகொண்டு சிறகால் கொத் நடுத்தம், மூக்கினலகால் மல்லபைப்பினக்கும், மேனியோளியால் இருல்கோட்டியும் ககரைக் காத்தனர். அம்மூவரும் அழிந்தனர்.

நரன், சபலன் வநம்: ஒருளன் வினயகப்பெருமான் சிவிகையிது அம் உலாப்போந்தார். அவரைக் கொல்லக்கருதி, இந்த இரு அதரர்களும் பெற்பதலி செய்தனர். வினயகப்பெருமாலோச் குழ இருந்தவர் எல்லோரும் ஒர்ச்சையாவினர். வினயகர் இவர்களேக் கரங்களாற் பற்றிச் சுழற்றினர். செயர்கள் அற்சி அடைக்கலம் புகுத்தனர். அருள்வழங்கினர்.

வியக்கி வதம்: மதுரேச விசாயகர், பிரமகுண்டக்கரையில் இந்த முலியிக்குக்கு வடநெசம் செய்கின்ற காவுத்து, ஐடாபின்னன் சுஸ்கும் அதன் புலி உநவத்தாங்கி, முனிவர்களேக் கொல்லவந்தான். கார்க்கிய முனிவருடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் வினயகர் தாமும் ஒரு பெரும்புலியாகி அவனெடு பொருது வென்ருர்.

மங்களாசுரன் வதம்: மயூரேச விகாயகருடைய பிள்ளேப் பருவத்தில் மங்களன் என்னும் அசுரன், காட்டுப்பன்றியாக முனி குமாரர்களேத் துரத் தினன். விகாயகர் அவினப் பிடித்துப் பல்லேப் பிடுங்கியும். காலால் உதைத்தும் வதைத்தனர்.

கமலாசுரன் வதம்: மயூரேச விளயகர், மயில்வாகனத்தில் ஆரோ கணித்து, சிவபெருமானூடம் பார்வதி தேவியாரோடும் வானவழியாகச் சென்றனர். அப்போது கமலன் என்னும் அசுரன் ஆயுதபாணியாய் முனிவர்களேயும் தேவர்களேயும் எதிர்த்துப் பொருதனன். இதனேயறிந்த சிவபெருமான் குலம் ஒன்றை விளயகருக்கு அளித்து, அவனே வெல்லுக எனப் பணித்தனர். விளயகர் அச்சூலத்தையேவி, அவன் தலேயைப் பிளந்து வென்றனர்.

பீரமதை வதம்: பிரமதா என்னும் அசுரப்பெண் ஒருத்தி, அதிதி வடிவத்தோடு, காசி மன்னணக்கண்டு, 'என்மகன் மகோற்கட விநாயகன் எங்கே? அவணே அழைத்துத் தருக' என வேண்டிக்கொண்டாள். அரசனும் அவ்வாறே விநாயகரை அழைத்து முன் நிறுத்தினன். அன்ணயாய்வந்த அரக்கி அவரைத் தம் மடிமீது கிடத்திக்கொண்டாள். விநாயகர் அவளே விணயாட்டாகவே உதைத்துக் கொண்ருர்.

துராசாரன் வதம்: பத்மாசுரன் மகணுகிய துராசாரன் காசியை ஆண்டுவந்தான். தேவர்கள் அவீன அழிக்கக்கருத், கேதாரக் கோட்டத்தை அடைந்து உமாதேவியாரை நோக்கித் தவஞ்செய்தனர். அம்மையின் முகத்திலிருந்து விநாயகப்பெருமான் வெளிப்பட்டார். அம்மையளித்த சிங்கவாகனத்தில் ஏறிக்கொண்டு வக்கிரதுன்டர் என்னும் பெயரோடு போருக்குச்சென்றுர். அசுரனும் பல மாயவடிவங்கொண்டு பொருதான். விநாயகரும் பல வடிவங்கொண்டு அவன் மாயத்தை அழித்தனர். அவன் தலேயைப் பலமுறை யறுத்தனர். மீளமீள் அவன் உயீர்பேற்று எழுவதை யறிந்து விசுவருபங்கொண்டு திருவடியால் தேய்த்துக் கொன்குர். செருக் கிழந்த அவன் காசிநகரின் காவற்பூதமாயினன்.

தேவாத்தகன் வதம்: நராந்தகன் தம்பியான தேவாந்தகன் தன் அவ்பணனே அழித்த விநாயகர்மேற் பழிதீர்த்துக் கொள்ளச் சன்டையிட ை தான். விளபகருடைய தேவிமார்களாகிய சிந்தி புத்திகளிருவரில், செல்திருவ்பார் படைகளேப்படைத்து அவன்மேல் ஏவினர். அவைகள் காடம் பயனர் நட்போயின. வினயகர் இறைவன் கொடுத்த வரத்தின் மேன்மை இது என்று எண்ணி, தன் கொம்பை எடுத்து அவன்மேற் சேலுத்திக் கொன்றனர்.

கணன் வதம்: அபிஜித் என்பவனுக்கும், குணவதி என்பவளுக்கும் பிறந்த பிள்ளே கணன் என்றும் அசுரன். அவன் வேட்டையாடச்சென்ற காலத்துக் காட்டில் கபிலமுளிவர் சிந்தாமணியின் உதவியால் பெருவிருந் தனித்தார். அதன் பெருமையை நேரில் அறிந்து கொண்ட கணன் கபினிடமிருந்து அதினப்பிடுங்கிக்கொண்டு வந்து விட்டான். கபிலர் கின்யகரை நோக்கித் தவஞ்செய்தார். விநாயகர் பாசத்தால் அவன் நினைய மழத்து அனேவரையும் பாதுகாத்தனர்.

சுரிக வாகன வரலாறு: இந்திர சபையில் வாமதேவரை அவமதித்த கிர்வஞ்சன் என்றும் கந்தருவன் அவர் சாபத்தால் பெரிய எலியாயினன். பராசரமுனிவரின் ஆச்சிரமத்தைப் பாழ்படுத்தினன். பராசரர் விநாயகரை வேண்டிக்கொண்டார். விநாயகர் ஆகுவாகிய அதீன வாகனமாக்கொண்டு அடக்கியாண்டார்.

எம்னயரத்த வரலாறு: மயூரேச விராயகர் ஒரு என் முனிகுமர்ரர் கருடன் குளக்கரைக்கு விளேயாடச் சென்றுர். அங்கே முனிவர்கள் குற ரெப்தேசம் செய்தரு முப்படி வேண்டிக்கொண்டனர். விரையகர் டர்வராலக்குள் அவ்வாரே, அவர்களுக்கு குறு நேரைகேசம் செய்துகொண் ஆட்டுனர். முனி தமாரர்கள் வெளியே விளேயாடிக்கொண்டிருந்தனர். ஒரு காட்டுப்பூர்ன அவர்களே வெருட்டியது. முனிகுமாரர்கள் கெடுந்தூரம் ஓடிக் கினத்தப்போயினர். அதலும் வடக்கே தலேவைத்துக்கொண்டு உறங்கிப் பொருர்கள். அதலேப் பெரிய அவமதிப்பாக எண்ணிய எமன், அவர்களேப் பிடித்துவரத் தூதர்களுக்கு ஆணெயிட்டான். அவர்களும் அவ்வாறே செட்டினர். முகிவர்கள் மக்கலாயிழுந்தமையால் வருந்தினர். விரையகர் மமிற்றனர். முகிவர்கள் மக்கலாயிழுந்தமையால் வருந்தினர். விரையகர்

அ**லை சரன் வதம்:** யமன் மகரைகிய அனலாரு**ன்.** ஆண்வரையும் லி . ட்டி ஆர் பாரித்தான். அதினக்கேச் டு அஞ்சிய முனிவர்கள் வினயகப்





பெருமானே வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் விசுவரூபமெடுத்து அவனே வியூங்கி, பண்டுபோல் உருவந்தாங்கிரின்ருர். அனேவரும் விநாயகப் பெருமானது அளவிலாற்றலேக் கண்டு விம்மிதமுற்றனர்.

சீந்து வதம்: உக்கிரை என்னும் அசுரப்பெண்ணுக்குச் குரியன் சேர்க்கையாற் பிறந்தவன் சிந்து என்னும் அசுரன், அவன் சிவபெருமானே நோக்கிக் கடுந்தவம்புரிந்து வரம்பலபெற்றுன். அதலை, அமரர் யாரையும் வதைத்துவந்தான். தேவர்கள் அவனது கொடுமைக்கு ஆற்றுது விநாயகரை வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் போர்முறைப்படி அந்த அசுரனுக்குத் தூது அனுப்பித் திருந்துமாறு பணித்தார். அப்படியும் அவன் கேளாமையால், படை எடுத்துச்சென்று அவீனப் பரசினுல்வென்றுர். தேவர்களேச் சிறைபிட்டார்.

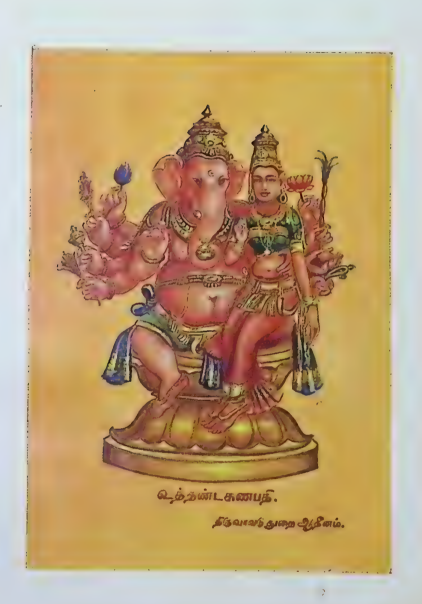
சிந்தூரன் வதம்: சிந்தூரன் என்னும் அசுரன் பிரமதேவனது கொட்டாவியிற் பிறந்தவன். பிரமனிடம் பெற்றவரத்தால் எல்லாரையும் வருத்திவந்தான். முனிவர்களுடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் விநாயகர் விசுவருபம் எடுத்துச் சிந்தூரணப் பிடித்துக் கைகளாலேயே கசக்கிப் பிழிந்தார். அந்த அசுரனுடைய உதிரத்தை வெற்றிச்சின்னமாக நெற்றியிற் பொட்டிட்டுக்கொண்டார்.

## வரலாறுகளால் அறியப்பெறும் உண்மைகள்:

வரலாறுகள் பலவாக, ஒன்ரேடொன்று ஒவ்வாதனவாக இருப் பதால், இன்று அவற்றைப்பற்றிச் சிலர் ஐயங்கோள்கின்றனர். முன்னர்க் காட்டியவண்ணம் இவ்வரலாறுகளின் அடிப்படைத் தத்துவங்களே ஆராயின் ஐயம் ஒழியும் என்பது உறுதி. மக்களுக்கு வரும் இடையூறுகள், ஒடுகின்ற தேருக்குப்போட்ட முட்டுக்கட்டைகள்போல. முட்டுக்கட்டை ஓட்டத்தைத் தடுப்பதால் தேருக்கு இடையூறு செய்வனபோல் தோன்ற லாம். உண்மையில் அவை வேகத்தில் தேர் எங்காவது போய் வீழ்ந்து விடாதபடி — ஒதுங்கிப் போகாதபடி காக்கப் பயன்படுவதை யாவரும் அறிவர். அதுபோல வாழ்க்கையில் வரும் இடையூறுகரும் கம்முடைய ஆணவத்தடிப்பை அகற்றி நாம் செம்மைநெறியிற் செல்லத் துணே

ுந்தகைய இடையூ றகள் யாரால் – எக்காலத்து – எவ்வளவ உட்டா ம் என அரிப இபலாது. வினயகர் இடையூ றுகளுக்கெல்லாந் அன் காக – அவற்றை யடக்கி யாள்பவராக – அவைகள் அன்பர்களேச் சென் நடந் ஒதுக்களம் தடுப்பவராக இருந்தும், அவரையே எத்தனே வகைகளால் வந்து சேர்ந்தன என்றதை இந்த வரலாறுகள் எடுத்துக் காட்டுகின்றன. விசாயகருடைய பகைவர், கிளியாக, செவிலித்தாயாக, ுசந்தாயாக, முதல்பாக, கழகாக, கழுதையாக, எலியாக, முவிருமாரனுக, <u>் தியாக, அமையாக, புபலாக, இடியாக எல்லாம் வந்தனர்;</u> விநாயகர் கூற்றைவெள் ஒர் என்ற வரலாறு மக்களுக்கு வரும் இடையூறுகள் ் இன் வின்ன வழியில் வரும்: அவற்றைவெல்ல அவற்றைவென்றவரையன்றி வெடுயாரையுக் துணேயாகக் கொள்ளின் இயலாது என்ற உருதியையும் ும்பிக்கையையும் உண்டாக்கவந்தன, அங்ஙனம் உண்டான நம்பிக்கையை, இரவண்டுப் பந்தாடினர் அரைர்களே வென்ருர் என்ற வேர் கொள்ளச்செய்கின்றன. அவர் அளவில்லாத ஆற்றலுடையவர் ு அப்பதை விளக்கவந்தன. மேல்வரும் வரலாறுகள் அன்பர்கள் எத்தகைய ால்களாயினும். வழிபாட்டில் ஊன்றி சிற்பார்களாயின், அவர்கள் எய்தாத இன்டும்பேறில்லே என்பதை வினக்க வந்தன. எல்லாங்கூடி, இறைவன் சனவிலா,ற்றல் உடையவன், பெருங்கரு?ணக்கடல், அவீனச் சிறுபொழுது வழிபட்டாலும் பெரும்பயன் விளேயும் என்ற உண்மையைப் புலப்படுத்த ப் நணவே.

> கனிய நினேவோடு நாடொறும் காதற் படும்அடியார்க்(கு) இனியன் இனியோரு இன்னங் கிலம்எவ ரும்வணங்கும் பனிவேண் பிறைதறுங் கொன்றைச் சடைப்பலி தேரியற்கை முனிவன் சிறுவன் பெருவேங்கோல் யாரீன முகத்தவனே.





## வழிபட்டவர்களும், பெற்ற பயனும்

சோமகாக்தன் என்னும் அரசன் பிருகு முனிவர்பால் விகாயக மக்திரத்தை உபதேசங்கேட்டு, வழிபட்டுக் குட்டகோய் கீங்கப்பெற்ருன். இறுதியில் சாருபமுத்தியையும் பெற்ருன்.

வியாசர் விநாயகருடைய ஏகாக்ஷர மக்திரத்தைத் தியானித்து, உலகம் உய்யப் பதினெண்புராணங்களேயும் ஆக்கித் தந்தனர். தட்சன் முத்கலமுனிவர் உபதேசப்படியே கணேசரை வழிபட்டு, சிவநீந்தைசெய்த பாவத்தையும், வீரபத்திரக்கடவுளால் அடைந்த பலதுன்பங்களேயும் போக்கிக்கொண்டான்.

பிரமன், விநாயகரை வழிபடாது கிருஷ்டிக்கத் தொடங்கவே, படைத்தவையாவும் பேயும் பீசாசுமாயின. துன்பம்வினத்தன. அதுகன்டு அஞ்சிய பிரமன் கணபதியின் ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைச் செபீத்தான். அவர் வெளிப்பட்டுச் சித்தி புத்திகளே உபாசிக்கத் திருவாய்மலர்ந்தார். அவனும் அவ்வண்ணமே செய்து, அவர்களேத் தமது புத்திரிகளாகப் பெறும்பேறு பெற்றுப் படைப்புத்தொழில் கைவரப்பெற்ருன். தமது புத்திரிகளே மணந்து கொள்ளும்வண்ணம் விநாயகரை வேண்டினன். விநாயகரும் மணந்து கொண்டனர்.

் மது கைடவர்களால் வருந்திய விஷ்ணு, சிவபெருமானிடம் விநாயக சடாக்ஷரமர்திரத்தை உபதேசம் பெற்று, அவர்களே வெல்லும் ஆற்றலேப் பெற்ருர்.

வல்லாளன் என்னும் செட்டி, விளயாட்டாகக் கல்லேக் கணபதி யாகப் பாவித்து வழிபட்டான். ஊரவர்கள் அவனுக்குப் பல துன்பங்களேச் செய்தனர். விகாயகர் அவினக் காத்து அருள் புரிந்தார்.

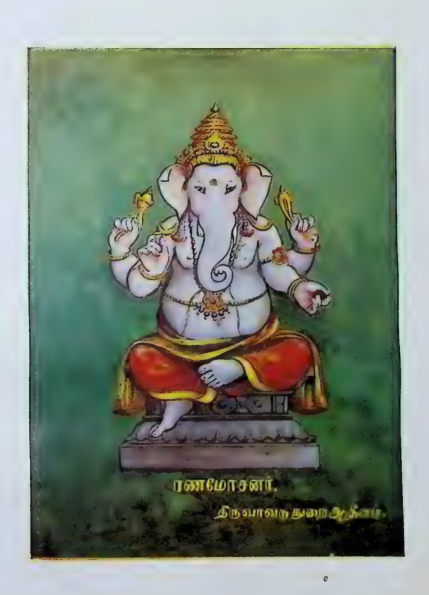
கற்கன் என்னும் அரசகுமாரன் குட்டகோயால் வருந்தினை. முத்கல முனிவரிடம் கணபதி ஏகாகூரமந்திரத்தைப் பெற்றுத் தியானித்து, நோய் நீங்கியுய்ந்தான். கவுண்டின்ய நகரத்திற்குக் காவலனும் ஆனுன். பிதர்ப்படுந்தத்து மன்னற்கிய விமராசன் விநாயகரின் ஏகாக்ஷர மட்டுரத்தைச் செயித்து. ருக்மாங்கதன் என்னும் பிள்ளேயைப் பெற்று மகிர்தோன். ருக்மாங்கதன் வேட்டையாடச் சென்றபோது கவிமுனிவனின் மன்னி முதல்தையால் காதலிக்கப்பட்டான். அதற்கு ருக்குமாங்கதன் உடன்படாமையால் அவன் சபித்தான். வெண்குட்டம் உண்டாயிற்று. நாதர் உடதேசப்படி அவன் கதம்புகதுத்துக் கணேசகுண்டத்தில் மூழ்கிச் சிதாமணி விநாயகரை உபாசித்து, நோய் கிங்கப்பெற்குன். இறுகியில் சாலோக பதவியும் பெற்குன்.

இட்டுரன் தனது தகாத செயலால் வின்ந்த ஊன இந்திரியத்தை குரனேந்தியமாகப் பெற்றதும். விராயகப் பெருமாறுடைய சடாகூர மக்கு செயத்தால். கவிமுனிவன் மன்னியாகிய முதந்தையென்பவளுக்கும். இட்டுரதுக்கும் பிறந்த மகதுகிய கிர்ச்சிரமன் என்பவன், தன் தந்தையாகிய கவி முனிவரிடம் கணபதிமந்திரத்தை உபதேசம்பெற்றுக் கல்வியிற் சிறந்தவருக விளங்கிறன். அத்திரி மகரிஷியை வாதத்தில்வென்ருன். வரத கணபதியை அமைத்து வழிபட்டு முத்திபெற்றுள்.

கிர்சிரமன் மகறுகிய பலி என்றும் அரதன், கணேசரை வழி பட்டுத் தன் மனத்தாலேயே வச்சிரதுத்தன், விமகாயன், காளகூடன், சட்டன், பிரசண்டன் என்ற ஐந்து பின்னகளே உண்டாக்கி, எல்லா உலகங்களையும் தன் ஆட்சியின்கிற் இருத்திறன். திரிபுரன் என்னும் டெயரோடு வங்காளத்தைத் தலுநகராகக்கொண்டு ஆண்டுவந்தான்.

தெவர்கள், கணபுடு அஷ்டாக ர மந்திரத்தை நாரதரிடம் உபதேசம் கொற்று, அசுரால் இரக்த தந்தம்பதவியை மீட்டும் பெற்றனர். விமலர் என்பவர் கணேச மகாமந்திரத்தைப் பெற்குத் திரிபுரவக்கொன்று வெற்றி கிராக விளங்கிறர். உமாதேவியார் விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தை மேற் கொண்டு உலகுப்பச் செய்யும் தமது எண்ணங்களே ஈடேற்றிக்கொண்டார்.

கர்ந்தமன் என்றும் அரசன் பிருகுமுனிவர் வாயிலாக, 'தான் இட்டொரு நாகரும் அரச போகங்களுக்குக் காரணம் முற்பிறப்பில்செய்த கண் இ உபாஸின்பேட் என்று அறிக்குகொண்டான். அத்துடன் நில்லாது எடுக்க இந்தப்பிறனியிறும் சதர்த்தி விரதம் அனுட்டித்து இருமைப் பாமின்யும் எய்திறன்.





நளன் கௌசிக முனிவரிடம் பிள்ளேயார் மந்திரத்தை உபதேசம் பெற்று, விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தை யநட்டித்து, திக்விஜயம் செய்தான். கற்பொழுக்கங்குன்ருத சந்திராங்கத மன்னனிடம், சண்டைக்குவந்த அரக்கி ஒருத்தி, அரசன் கையைத்தின்ட முயற்சித்தாள், அரசன் கூசி மடுவிற் பாய்ந்தான். அங்கு நாககன்னிகையர்கள் அவின வரவேற்று உபசரித் தனர். காதலித்தனர். அரசன் உடன்படவில்லே. அதனுல் அவின நெடுநாள் சுணங்கவைத்து விட்டனர். கணவினக் காணுது வாடிய அவன் மனேவி இந்துமதி நாரதமுனிவர்பால் கணபதி மந்திர உபதேசம்பெற்று, விநாயகரை முறைப்படி வழிபட்டாள். விநாயகர் அருளால் நாககன்னிகையர் மனம் இரங்கினர். அவின விடுதிலசெய்தனர். கணவின்படைந்த இந்துமதி களிகூர்ந்தாள்.

முருகன் கிருஷ்ணேயாற்றின் வடகரையிலுள்ள வனத்தில் விகாயகரை வழிபட்டு, அவரருளால் மயில் வாகனத்தையும், பலவரங்களேயும் பெற்ரூர். அவ்வனத்தையே மயூரேசம் என்னுந்தலமாக அமைத்து இலக்ஷ விநாயகர் என்னும் மூர்த்தியைப் பிரதிட்டைசெய்து வழிபட்டுச் சூரபன்மனு இயரை வென்ருர்.

மன்மதன், சிவபெருமானிடம் பிள்ளயாருடைய ஏகாக்ஷர மந்திர உபதேசம் பெற்று, விநாயகர் துணேயால், விஷ்ணு கிருஷ்ணனுகத் தோன்றிய காலத்து, அவருக்கு மகனுகப் பிறந்து பிரத்யும்நன் என்னும் பெயரோடு உருவங்கொண்டு விளங்கினுன்,

கிருஷ்ணன் மண்வியாகிய ருக்மணிதேவி கணேச உபாஸ்போல், சம்பராசுரண வென்று, பிரத்யும்கண மிட்டாள். ரதிதேவியின் அவதார மான சம்பரன்மகளேப் பிரத்யும்கனுக்கு மணம் புரிந்தாள். தன் அநுமதி யின்றித் தன்மகளேக் காதலித்துக் கலந்திருந்த அரிருத்தனப் பாணுசுரன் சிறையிட்டான். பிரத்யும்கன் விநாயகரை வழிபட்டுச் சதுர்த்தி விரதம் இருந்து அரிருத்தனே மிட்டான். மருமகளாகிய உஷாவையும் அழைத்து வந்தான்.

ஆதிசேஷன் நாரதரது உபதேசப்படி, சதுர்த்திவிரதம் இருந்து அவரருளால், ஐந்தலேப்பாம்பாகி அரன் முடியில் இருக்கவும், ஆயிரந்தலேப் பாம்பாக அவனியைத்தாங்கவும், ஒருதலேயோடு விநாயகருக்கு உதரபந்தன மாக இருக்கவும் வரம்பெற்றுன். விப்பிரதன் என்னும் வேடன் முற்கல துக்கப்பம் கணேசம்நேர உபதேசம்பெற்று, ஆயிரவருஷம் தியானித்து, புறுகள் டி என்றும் பெயரோடு விகாயகரையே ஆசாரியராகக்கொண்டு ஞாறேடதேசம் பெற்ற முத்தியடைந்தான். அவன் அநுட்டித்த விரதம் சங்கடறுர சதுர்த்தி விரதம். கிருதவிரியனும் அவ்விரதத்தை யநுட்டித்து கந்திரிமுவிவரிடம் உபதேசம்பெற்று. புத்திரப்பேறு எய்தி மகிழ்ந்தான்.

கார்த்தவியன் என்னும் அரசன் தத்தாத்திரேய முனிவரிடம் கணேசமர்த்ர உபதேசம்பேற்று உடற்குறைக்க்கி, ஆயிரம் கைகளேயும், அந்தேற்ற வல்மையையும் பெற்றுன். இவன் பிரதிட்டைசெய்த மூர்த்தி பிரவான விசாயகர். இந்த வினயகரை வழிபட்டே, ஆதிசேடன் வலிமை வாய்க்கப்பெற்றுன். இராவணன் இலங்காதிபத்யம் பெற்றுன், பாண்ட உர்கள் குறியோதறுதியரை வென்றனர். அங்காரகன் நவக்கிரகங்களில் தீன்றுதன். சந்திரன் களங்கம் நீங்கப்பெற்றுன். மதுசூதனன் என்னும் சீர்தனறும், கலபன் என்றும் அரசனும், சுமித்திராதேவி என்னும் அரசியும் தம்முள் ஒருவரையொருவர் சபித்துக்கொண்டு கழுதையாகவும், எருதாகவும், புலச்சியாகவும் ஆயினர். தம்மை அறியாமலே அறுகைச் சவைத்தும், பறித்தும் விகாயகர்மேல் விழ்த்தினர். அதனை மகிழ்ந்த வீசாயகர் அன்வரிக்கும் அருள்பாலித்தனர்.

ஐனகன் அகம்பிரமவாதியாக இருந்தமையால், நாரதரை அவமதித் நான். நாரநர்வெண்டுகோளுக்கு இரங்கி, விகாயகர் தொழுகோய் கொண்ட ூர்கள நக எழுந்தருளி, அவன் செருக்கையடக்கினர். உண்மை யுணர்ந்து ் கன் முக்கு ஒன். தெரிசகன் என்னும் ஏழைப் பிராமணன் கணபதியை உபார்த் நவந்நாள். கணேசர் அவறுடைய அன்பை உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டத் தொயுகோய்கொண்ட அந்நணருக அவன் வீட்டிற்கு எழுந் நாவிறர். ஆக்தனன் மினவியகிய விருஜை என்பவள். தன்விட்டில் உலகத் பொருள் ஒன் நமில்லாமையால் அறுகைக் கிள்ளிக்கொடுத்து பிரந்து டெலிறள். அதின உண்டுகளித்த விராயகப்பெரு**மான். தன்** உள்ளமாயு வந்தைக் காட்டி மறைந்தனர். கவுண்டின்ய நு. பிருநாரம் பநிறுபிரம் அறுதவிதம் தேடி அருச்சித்து வந்தனர். அதினக் கூட்ட – பரியாழம் வரமையாலும் வாடிய ஆசிரியை என்னும் முனிவர் டர் நார் இந்த பிள்பகப்பெருமான் தம்மை ஒரு அறுகுகொண்டு பூசித்த விக்கும் பெருஞ்செல்வம் அளிக்கின்றுரே? பதினுயிரம் அறுகுசாத்தும் வட்டை கள் நட்டித் தவிக்கவிட்டிருக்கிறுர் என்ற வருந்திறன். இதனே பரிட்ட கட்டின்ப முரிவர் நாறகை எடுத்துக்கொடுத்து. 'இத**ினக்**  கொண்டுபோய் இந்திரனிடம் கொடு; வேண்டியபொன் தருவான். என்ருர். ஆசிரியை அவ்வாறே செய்தனள். அறுகைப்பெற்ற இந்திரனும், குபேரனும், திரிமூர்த்திகளும் தங்கள் செல்வங்களே பெல்லாம் அறுகின் எடைக்கு இட்டும் ஒத்துவராமையால் தாங்களே ஏறியிருந்து அறுகின் பெருமையை உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டி குர்கள்.

பஞ்சமாபாதகணுகிய சாம்பன் என்னும் அரசன், வேட்டைக்குப் போன இடத்தில் வரதகணபதியின் சர்ரிதியில் நுழைந்தான். காட்டில் விளயாட்டாகப் பறித்து வந்த காய்கறி கனிகளேக்கொண்டு குறும்பாக ரிவேதித்தான். அவன் இறந்த பிறகு மறுபிறப்பில் 'வீமன்' என்னும் வேடனுன். ஒருநாள் வேட்டைக்குச் சென்றவிடத்து ஒரு பிராமணனேக் கொன்று வழிப்பறிசெய்தான். அதனல் அவனேப் பிரமஹத்தி தொடர்ந்தது. அஞ்சியோடிய அவன் ஒரு வன்னிமரத்தின்மிது ஏறினுன். தூக்கம் வராம விருக்கத் தழைகளேப்பறித்துக் கீழே போட்டுக்கொண்டிருந்தான். அதன் அடியில் ஒரு விநாயகர் திருவுருவம் இருந்தது. அதன்மேல் வன்னிப் பத்தி ரங்கள் விழுந்தன. புத்தியொடு படாமலே விநாயகரைப் பூசித்த புண்ணியத்தால் சாலோக பதவிபேற்ருன்,

விஷ்ணு வன்னிவிநாயகரைப் பூசித்து இரணியக்சிபுவை வென்ரூர். வாமன கணபதியைப் பூசித்து மாபலியைவென்ருர். சீர்த்தி என்னும் அரசு வீநாயக உபாஸீனயால் தன் கணவனுகிய பிரியவிருதன் அன்பையும் வீநாயகரை வன்னிப் பத்திரத்தால் பூசித்து கூடிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் மகண்யும் பெற்ருள். ஒருமுறை, பொருமைகொண்ட இவளது மாற்ருள் இக்குழந்தைக்கு விஷம் கொடுத்துக் கொன்றுவிட்டாள். சீர்த்தி மிக வருந்தி, கிரிச்சிரம முனிவருடைய ஆண்யின்வண்ணம் ஒருநாட் பூசையைத் தானம்செய்து, தன் மகனுக்கு உயிருட்டினுள். சமி என்பவள் அரவமுனிவருக்கும், சுவேதைக்கும் பிறந்த பெண். மந்தாரன் தௌமிய முனிவரின் புத்திரன். இருவருக்கும் மணமாயிற்று, மன மகிழ்ச்சியுடன் இருவரும் மணமகனில்லிற்குச் செல்கின்ருர்கள். வழியில் துதிக்கையுடனும் தொக்தி வயிற்றுடனும் புருசுண்டி முனிவர் வக்தார், அவரைக்கண்டு அவர்கள் நகைத்தார்கள். முனிவர் அவர்களிருவரையும் மரமாகச் சபித்தனர். அதனேயுணர்ந்த அரவமுனிவரும், சுவேதையும் கணபதியைநோக்கித் தவஞ் செய்தனர். கணேசர் வெளிப்பட்டு, 'அவர்கள் மரமாகவே இருந்து எல்லாச் சிறப்பையும் எய்துக: அம்மரங்களின் பத்திர புஷ்பங்களே எமக்கு விருப்ப மானவை என்று அருள்செய்தனர்.

பிரமன் விளயகரை முதலில் வழிபடாமல், காயத்ரிதேவியுடன் ஒரு வாகம் செய்தான். அதறுல் யாகம் தடைபட்டது. சிவபெருமானுல் தெறிந்துகொன்ட பிரமன் வன்னியில்யைக்கொண்டு விராயகரை வழி பட்டான். யாகம் இடையூறின்றி நிறைவெய்தியது. கூடிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் அரசன் வன்னியில்யைக்கொண்டு விராயகரை வழிபட்டு அரசாட்சி முதலிய எல்லா நன்மைகலோயும் எய்திறன்.

கக்தரி என்னும் அரசகுமாரிஒருத்தி, தியசெய்கைகளாற் புஸேச்சி யாயினர். விளயக சதுர்த்தியில், அடியார்கள் உண்டெறிந்த இலேகளில் இந்த உணவையுண்டு, விளயக நாமத்தை ஓதக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த புண்ணியத்தால் தேய்வவுருப் பெற்றுள். குரசேனன் என்னும் அரசன் இந்தரன் வாயிலாகக் கேட்டு சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட் டித்துச் சாயுச்சிய முத்திபெற்றுன். தாய்க்கொல்செய்த புதன் என்னும் பிராமணன், தனது தகாத செயல்களாற் குட்டநோயுற்று வருந்தினன், நூசேன மகாராசா இவலிக்கண்டு இரக்கப்பட்டு, கணபதிமந்திரத்தை உபதேசித்து, சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட்டிக்கச்செய்தார். அரட்டித்த அவன் நோய்கிங்கிச் சிலகாலம் வாழ்ந்தான். பின் சாலோகம் பெற்றுன்.

பாசுராமன் பரமசிவீனக் குருவாக அடைந்து கணேச மந்திரமாகிய இற்பூந்தை உபதேசம் பெற்றப் பகைவென்று. தானடைந்த அரசியலே சூந்தனர்களுக்குப் பங்கிட்டுக் கொடுத்தான். சிறந்த சிவபோகியானன். காசியபர் வீநாயகரை வழிபட்டுப் படைப்பு வன்மையுடன், அவரையே புதல்வராகவும் பெற்று மகிழ்ந்தார்.

இவ்வன்னம் புராண வரலா றுகள்பல விகாயகபுராணத்திலும், காஞ்சிப் புராணத்திலும், கக்தபுராணத்திலும், வாமன, வராக, பாத்ம புராணங்களிலும் விரிவாகக் கூறப்பெற்றுள்ளன.

> யானே முகத்தான் பொருவிடையான் சேயமுகார் மான மணிவண்ணன் மாமருகள்—மேல்,நிகழும் வெள்ளக் குமிழி மதத்து விதாயகள்என் உள்ளக் கருத்தின் உளன்.

> > —கபிலதேவமாயனர்.



ஸ்ரீ காசி துண்டி விநாயகர்



## சிறந்த தலங்கள்

இறைவன் எங்கும் விளங்கினுலும், திருக்கோயில்களில் மிகவிளக்கம் பெற்றுள்ளார். பசுவின் உடம்பெங்கும் பால் பரவியிருப்பினும் முஃயின் வழியாகவே வெளிப்படுகின்றது. அதுபோல விராயகர் எங்கும் எழுந்தருளி யிருந்தாலும், சில தலங்களில் அவருடைய திருவருட்போலிவு சிறந்து தோன்றுகின்றது. அத்தலங்களேயும் அவைகளிலுள்ள விநாயகர் திருநாமங் களேயும், முடிந்தவரையில் வரலாற்றையும் தெரிவிப்போம்.

திருவாவடு துறை:

திருவாவடு துறை:

திருநறையூர்ச்சித்திச்சரம்:

திருவிடைமரு தூர்:

திருவையாறு: ஆதிவிநாயகர்.

விருத்தாசலம்: ஆழத்துப்பிள்ளேயார்.

திருச்சிராப்பள்ளி: உச்சிப்பிள்ளயார்.

குடந்தைக் கீழ்க்கோட்டம் : ) கங்கைக்கணபதி.

திருக்காருயில் : கடுக்காய் விராயகர்,

திருக்கச்தர் : தாலமுலவிநாயகர். கருக்கடிவிநாயகர்.

திருக்கடவூர்: கள்ளவாரணப் பிள்ளேயார்.

கடிக்குளம் : ) திருக்கருகாவூர் : கற்பக விநாயகர். சிதம்பரம் : )

திருமுருகன்பூண்டி: கூப்பிடுபிள்ளேயார்.

திருநாட்டியத்தான்குடி: கைகாட்டி விநாயகர்.

கோடி விகாயகர். தி நக்கொட்டையூர் : சிக்தாமணி விகாயகர். தி நாறைக்காடு: விரகத்தி விகாயகர். Lif Caragi: சுந்தரகணபதி. தி நமழ்பாடி : குதவனப்பிள் போர் தி நவுசாந்தானம் : செவிசாய்த்த விகாயகர். அள்பிலாலத் துறை: சொர்ண விகாயகர். நீ நநன்னாறு: திருமுறைசுட்டிய விகாயகர். கற்பகப் பிள்ளேயார் (கேஷ்த்ரபாலப் பிள்ளோயார்) முக்குறுணி விரையகர் វ រាំមេរាធំ : (முகக்கட்டண விராயகர்.) உச்சிட்ட விராயகர். நரமுக விகாயகர். துணேயிருந்த விநாயகர். தி நப்பண்புர் : மாவடிப் பிள்ளோயார். நாகாப்ரணப் பிள்ளேயார். நாகபட்டினம் : பஞ்சமுக விராயகர். நிருத்தன விராயகர். தி நின்னம்பர் ; படிக்காசு விநாயகர். திதவிரிமிழின்: தேன் விரையகர். த் தப்புறம்பயம் : புளயங்காத்த பிள்ளேயார். போய்யா விநாயகர். தி நமாகறல் : ஆபத்துக்காத்த வீராயகர். डेकाई: தி நநாரையூர் : பொல்லாப் பிள்ளேயார். : ர்ருக்குப்படையெக்கோர் கட்டு வீராயகர். . mirtige :





| திருவாருர் :                                               | { | மாற்றுரைத்த விகாயகர்.<br>வாதாபி விகாயகர்.     |
|------------------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------|
| ஆல்வாய் (மதுரை) :<br>சிதம்பரம் :<br>மாயூசம் :              | } | முக்குறாணிப் பிள்ஃாயார்.                      |
| வல்லம் :                                                   |   | வரசித்தி விகாயகர்.                            |
| நிருக்களர் :<br>காஞ்சிபுரம் :<br>அத்திசிரி :               |   | வலம்புரி விராயகர்.                            |
| திருப்புகலூர் :<br>திருச்செங்காட்டங்குடி ;<br>திருவாருர் : | ) | வாதாபி விகாயகர்.                              |
| காஞ்சிபுரம் :                                              |   | விகடசக்ர விநாயகர்.                            |
| திருவலஞ்சு ழி :                                            |   | வெள்ளே விநாயகர்.                              |
| திருவேதிகுடி :                                             |   | வேதப் பிள்ளேயார்.                             |
| திருதல்லூர் :                                              |   | சாளக்கிராம விநாயகர்.                          |
| திருந்துதேவன்குடி :                                        | { | கர்க்கடக விராயகர்.<br>(நண்டுபூசித்த விராயகர்) |
| <b>ա</b> լլյ <b>7</b> ւկ <b>7</b> ւն                       |   | மயூரேச விநாயகர்.                              |
| காசி :                                                     |   | துண்டி விநாயகர்.                              |
| மதுரை :                                                    |   | சித்தி விராயகர்.                              |
| காளத்தி :                                                  |   | மஞ்சந்தி விநாயகர்,                            |
| மகாபலேஸ்வரம் அல்லது<br>திருக்கோகர்ணம் :                    | ) | மகாகணபதி.<br>•                                |
| செல்லக்கதிர்காமம் :                                        |   | மா ணிக்க விராயகர்.                            |

## பிற இடங்களில்:

எட்கோரா குகைகளில் உள்ள சித்திரங்களிலும் கணேசர் உருவம் காணப்படுகிறது. மேற்பரப்பில் கணேசர் ஒர் உருவை எந்தியிருப்பது கொல எழுதப்பெற்றுள்ளது. மற்றுரு பக்கத்தில் சிவன் பார்வுதி சித்திரங்கள் இட்டப்பெற்றுள்ளன. ஐபல்பூர் பக்கம் உள்ள பிராகேட்டில் (Bhera ghat) கணேசர் பெண்வடிவம் ஒன்று உள்ளது. சுசிந்திரம் கோயில்லும் ஒன்று உண்டு. இந்தியா முழுவதிலும் விளங்கும் பெண் வடிவம் இவை இரன்டுதாம். இது கஜானவி என வழங்கப்பெறுகிறது. திடித்திலும் இத்தகைய வடிவம் இருப்பதாக அறியப்பெறுகின்றது.

தென்காரியில், லட்சுமி கணபதி வடிவம் ஒன்று இருக்கிறது. மிக அதிய சிற்பம். விளயகர் உருவம் எட்டுத் திருக்கரங்கள் உடையது. கம்போடியாவில் சிற்குங்கணபதி உருவம் ஒன்று இருக்கின்றது. அதன் மேல்கெக்கிய கரங்கள் இரண்டிலும் சங்கு சக்கரம் காணப்படுகிறது.

குதுந்தில் குடைகோயிலில் உள்ள கணேசரை ஜைனர்களும் வ.னங்குகிறர்கள். பம்பாய் இந்திய வரலாற்று ஆராய்ச்சி நிலேயத்தில் செய்பான்பன்ற பின்றோயார் உருவங்கள் சில உள்ளன. அவை ஜைன வழியாட்டாளரிடமிருந்து கொண்டுவரப்பெற்றவை. திருவாசியுள்பட எல்லாம் மிக அழகிய வேலேப்பாடுள்ளவை.

வீசாயக வணக்கம் புந்தர்களிடமும் பரவியிருந்தது. 'கணபுதி இருநபம்' என்ற மந்திரத்தை அவர்கள் உருவேற்றுவதும் உண்டு, அவர்கள் கணபதியை மூன்ற கண்றே கூத்தாடும் நீலேயில் அமைத் துள்ளார்கள். புத்த கணபதிகளில் ஒன்று தலேயில் கரண்ட மகுடத்திற்குப் பத்லாகத் திலப்பாகை கட்டியுள்ளது. இதனே மகாபுருஷலட்சணம் என்ற அவர்கள் பாராட்டுகிறர்கள். மகாயான புத்தர்கள் வாயிலாகப் பர்மா. ஸயாம், சம்பா (Champa), கப்போடியா, சேபால், திபேத், சைனு, நுக்கில்தானம், கோடான் (Khotan), மங்கோலியா, ஐப்பான் முதலிய இடங்கலில் வாம் பல நூற்றுன்டுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக – ப்பாக செரும் பல நூற்றுன்டுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக – ப்பாக செரும் பல நூற்றுன்டுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக – ப்பாக செரும் பல நூற்றுன்றுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக – ப்பாக செரும் வடியிருள்ளனர். இந்த நூற்றுண்டிலும், அமெரிக் காலல், அமேரிக்

<sup>\*</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2 Page 182.



பிங்கள கணபதி.

திருவாவடு து*றை ஆதீன*ம்.













இந்தியாவில்

வழியடச் செய்துள்ள செய்தியை உலகம் நன்கறியும். ஜாவாத்தீவிலும், காந்தி சிங்கசாரி என்னும் இடத்தில் (Chandi Singasari) விநாயகர் உருவம் இருக்கின்றது. \*

பர்மியமொழியில் கணபதி, 'மகாபிணி' என்றும், மங்கோலிய மொழியில் 'தோத்கார்' என்றும், 'அபுன்காகாம்' என்றும், இபேத்திய மொழியில் 'த்சோக்ப்ராக்' என்றும், கம்போடிய மொழியில் 'பிராஹ்கணேஷ்' என்றும், சீனமொழியில் க்வான்ஷிடியிக்' என்றும், ஜப்பானிய மொழியில் 'விணயக்ஷா' என்றும் விநாயகர் வழங்கப்படுகிருர். அந்தந்த நாட்டு வழி பாட்டு முறைகளில் விநாயகர் சிவப்பு, பச்சை, வெள்ளே, செம்மஞ்சள் (orange) நிறங்களேயுடையவராகவும் மூஷிகம் நிங்கம் இந்த வாகனங்கள யுடையவராகவும் வர்ணிக்கப்படுகிருர். மகா நிர்வாணவேத கிரந்தத்தில் செங்குருதிபோன்ற நிறத்தையுடையவர் என்றும், துதிக்கையையுடையவர் என்றும் சொல்லப்பெற்றுள்ளது. விநாயகருடைய பிறப்பு வரலாற்றைப் பற்றிய குறிப்புக்கள் வெளிநாட்டுப் புராணங்களிலும் விசேடமாக விளக்கப் பட்டுள்ளன. பௌத்தபுராணம், விநாயகரை 'ஞானதேவன்' என்றும், 'மாயையைவென்றவன்' என்றும் சொல்லுகிறது. புத்தர் ஆனந்தன் என்ற தன்னுடைய மாணுக்கனுக்கு 'கணபதி ஹிருதயம்' என்னும் மக்திரத்தை உபதேசித்தார் என்றும் சொல்லப்பெறகிறது. தார்நிரிக நூல்கள் இவரை முக்கண்ணனுக வருணிக்கின்றன.

நாட்டுக்குநாடு விநாயகவடிவங்கள் வேறுபட்டுள்ளன. பம்பாயில் இரண்டு முகங்களோடும், ஜப்பானில் மூன்று முகங்களோடும், சீனுவில் நான்கு முகங்களோடும், நேபாளத்தில் ஐந்து முகங்களோடும் விநாயகர் வணங்கப்படுகிருர்.

உச்சிட்டகணபதி நாலு கையும் பசுமை நிறமும் உடையவராகவும், மகா கணபதியும், ஊர்த்துவ கணபதியும், ஆறுகையும் பசுமைநிறமும் உடையவராகவும், பிங்களகணபதி ஆறுகையும் பிங்களநிறமும் உடையவ ராகவும், லட்சுமிகணபதி நாலு அல்லது எட்டுக் கைகளுடனும் சக்தி யுடனும் வெள்ளே நிறமும் உடையவராகவும் தியானிக்கப்படுகின்ருர் என்று ஆனந்தவாணி என்னும் தெலுங்குப்பத்திரிகை தெரிவிக்கிறது.

<sup>\*</sup> Hindu Culture in greater India. Page 26.

இந்தியாகில், ஜான்ஸி ஜிக்லாவில், 5-ம் நூற்குண்டில் கட்டப்பெற்ற டெற்ற கோமிலில் (Deogarh Temple) ஒரு விஷ்ணு உருவம் இருக்கிறது. அன் இடப்பக்கம் உள்ள சுவரில் கணபதி உருவம் அமைந்துள்ளது. முரா என்னும் இடத்தில் உள்ள கோயிலில் முக்கியமான இறைவன் கோயி ஐக்குள்ளே தென்னந்திருவாசல்பக்கம் கணேசர், பிரமன், யமன், நிலன், கார்த்திகேயன், காமோயின்மேல் உள்ள சிவன், சூரியன், காமன், மகிஷாகரமர்த்தனி இவர்களின் திருவுருவங்கள் செதுக்கப்பெற்றுள்ளன. இக்கோயிலும் 5-ம் நூற்றுண்டிற்கு முந்தியதே. 1

ம் பாரிப் பருதியில் கணபதி வட்டம் ' என்ற ஒரு பகுதி உண்டு.
நட்பு படையேரித்த வந்த காலத்து, கணபதி வட்டத்திலுள்ள விராயகர்
கலாந்தை யிடித்து விக்கிரகத்தையும் சின்னப்படுத்தினுன். மக்கள் தங்கள்
காவற்றெய்வத்தை இழந்துவிட்டோமே என்று மிகவருந்தினர். இப்பு
கிதா காதணத்தால் தன் பிழையையுணர்ந்து அக்கோயிலுக்குப் பெருவாரி
வான பொன்றோடிம். முமியையும் தானஞ்செய்தான். இதனுல், திப்புவுக்கு
நாவது தோல்வி முதலிய இடையூறுகள் உண்டாகியிருக்கவேண்டும்
என்று எல்றுகிறுர்கள் அப்பக்கத்து மக்கள். அவர்கள் இன்றும் அதே
விராயகரையே வைத்து வழிபடுகிருர்கள். கணபதி வட்டத்தைச்சேர்ந்த
விராயகரையே வைத்து வழிபடுகிருர்கள். கணபதி வட்டத்தைச்சேர்ந்த
வென்மேலி, கிடங்கள்காடு. நூல்புழை முதலிய பத்துப் பன்னிரண்டுமைல்
சுற்றளவிலுள்ள கிராமங்களில் அந்த விராயகரின் அருள், இன்றும் அவர்களே
கன் ந பா முகாத்து வருவதாகவும் – அப்பெருமான் கண்கண்ட தெய்வமாக
இருப்பதாகவும் மக்கள் கம்பிவருகிருர்கள். 2

ெ. பி. 1121-ல் விஷ்ணுவர்த்தன றல் கட்டப்பெற்ற ஹொய்சலேஸ் வரர் கோயிலில் ஒரு கிருத்தகணபதி திருவுருவம் இருக்கிறது. அது மிக அழகிய வேலேப்பாடமைக்த உயிர்ச்சிற்பம். <sup>3</sup>

ிதம்பரத்தில் செங்கமுகிர்ப் பிள்ளேயார் என்ற ஒன்று உண்டு. நிட்புகத்தான் காலத்தில் மகமதிய விரர்கள் இவரது துதிக்கையை ஒடித்து கிட்டார்கள். கலகம் முடிந்ததும், ஊர்மக்கள் இவரது உருவத்தை சப்புக்குகிக்ற வேறு உருவத்தைவைக்கமுயற்கித்தனர். பிள்ளேயார்

<sup>1</sup> The Gupta Empire Page 151.

<sup>2</sup> Malabar Series - Wyanad - by C. Gopala Nair Page. 127-129.

<sup>3</sup> Hindu Ichnography, Page 66.



புவனகணபதி.

திருவாவடு அறை ஆதீனம்.



சக்தி கணபதி



பஞ்சமுக கணபதி





மூஷிக கணபதி

அவர்கள் கனவில்தோன்றிக் 'கையொடிந்த உன்மகின நீக்கிவிடுவாயோ ?' என்று கேட்டு மறைந்தனர். தங்கள் பிறையையுணர்ந்த மக்கள் அந்த எண்ணத்தைக் கைவிட்டனர் என்ற செவிவழிச் செய்தி வழங்கி வருகிறது. இவ்விநாயகரும் மிக வரதராகப் போற்றப்பெற;கிருர். இந்தச் சந்நிதியும் கற்பக விநாயகர் சந்நிதியைப்போல மேற்குப் பார்த்திருப்பது தனிச்சிறப்பு.

> உளதள வில்லதோர் காதலென் நெஞ்சில்வன் நஞ்சமுண்ட வளரிள மாமணி கண்டன்வண் டாடுவண் கோதைபங்கத் திளவளர் மாமதிக் கண்ணிஎம் மான்மகன் கைம்முகத்துக் களகள மாமதஞ் சேர்களி யானேக் கணபதியே.

> > —கபிலதேவநாயனர்.

# சிறத்த குறிப்புகள்

இரும்பது இன்றியமையாதது.

# சுக்கிரந்தியில்:

தடம். வரும். தாமன். மொதமம் அமைந்த நான்று திருக் விகிய வடம் முறையே சாந்தவிக்கணபதி என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. வரு மகிற்றின்பம். மனித உடலின்றம், தொங்குகின்ற செனிபின்பும், மறித் வகிற்றின்பம். அகன்ற ஒருகிப் பருத்த தோன்களேயும், வககால் கடைம். பருத்த குதிக்கையின்பும், முறிந்த இடத்பக்கத்தந்தத்தின்யும், விருப்பமான வாகணத்தையும். இடப்பக்கத்தே சிறிது வளிந்த துதிக்கை வடம். வெளிப்படாத மறைந்த அவயவசந்தி எலும்புகளேயும் நரம்பு கடைம் வடையதாகவும். எப்போதும் தனக்கு முன் பூசிக்கப்பேறுவது ஒன்றின்றிற் நானே என்னவற்றிற்கும் முன்பு பூசிக்கப் பெறுவதாயும். கடைடும் இருவருவத்தை யமைக்க என்று தொடங்கி மிக விரிவாகவும். கடைகும் வருவம் அமைக்கும் முறைகளேப்பற்றி நன்கு கூறுகிறது. கிகம் வருவம் அமைக்கும் முறைகளேப்பற்றி நன்கு கூறுகிறது.

# அபிதானகோசத்தில் :

விநாயகர் பிறப்பு:- தேவர்களும், இருடிகளும் செய்யுங் காரியங்கள் இடையூர்களால் குடைபட்டன. அவர்கள் சிவபெருமானே சோக்கித் டி த்திசர்தளர். இவர்களுடைய இன்னலேயுணர்க்கு கருணேகூர்ந்த வெடி நமாசிடமிருந்து ஒர் ஒவியுள் டாமிற்று. அதிலிருந்து ஒரு புந்திரன் தொன்றி ஒர் அவர் மெலியின் ஒனி உமாதெவியின் கண்களெயும் கூசச் செர்ந்த அன்றுக்கு பாரிறந்தலேயும், பூதசரிரமும், தேவகாங்களும் செர்ந்த அன்றுக்கு பாரிறந்தலேயும், பூதசரிரமும், தேவகாங்களும் செர்ந்த அன்றுக்கு மாரிறந்தலையும், துசரிரமும், தேவகாங்களும் கோட்டு கண்றும் நிருவமர்தையும், கணங்களுக்கெல்லாம் நிறைமப் புதவியையும் தந்தனர்.





முயற்சி கைகூடுதலும், கூடாமையும் ஊழின் வசத்தனவும், புத்தியின் வசத்தனவும் அக அமைந்துள்ளன.` முயற்சி கைகூடாமையே விக்கினம் அல்லது இடையூரும். ஊழான் வரும் இடையூறு வந்தேதீரும், ''ஊழின் பெருவலி யாவுள?' மற்ருன்று, சூழினும் தான் முந்துறும் ''ன்பர் வள்ளுவர். 'என்கணையைத் தேய்க்கலாம் எழுத்தைத் தேய்க்க முடியுமா?' என்பது பழமொழி. ஆதலால் முற்செய் விணயால் வரும் இடையூறு வந்தே தீரும். நுகர்ந்தே கழிக்கவேண்டும். புத்தியான் வரும் இடையூறுகளே, ஆன்ருர் உபதேசங்களாலும், தியானம் ஆசாரம் சீலம் இவற்ருலும் முன்னரேயறிந்து நீக்கிக்கொள்ளலாம். புத்திதத்துவத்திற்கு அடுதேவதை கணபதி. எல்லா உயிர்களிடத்தும் விளங்குகின்ற புத்திக் கெல்லாம் அவரே ஆதாரமானவர். அவரைத் தியானிக்காவிடின், புத்தி விரிதலும், உபாயந் தோன்றுதலும் இல்லேயாம். ஆதலால் எடுத்த கருமம் இனிது முடியாது.

விநாயகர் தத் துவம்: யானேக்கு கினவுவன்மை, கால்டல், கேட்டல், ஊறு, ஒன்றையும் ஒருகாலத்தும் மறவாமை, மிக்க வலிவு உடைமை, அளப்பரும் சாந்தமுடைமை, இதஞ்செய்வார்க்கு வசமாய் உதவுவது ஆகிய இவை குணங்களாம். ஆதலால் இக்குணங்களேல்லாம் அமைந்த பெருமானுக்கும் யானேத்தலே அமைந்தது. முடிவும், அறிவும் - அதாவது சித்தியும் புத்தியும் விநாயகருக்குத் திருவடிகளாக அமைந்துள்ளன. அவருடைய தாழ்செலி சர்வஞ்ஞசத்தியையும், ஏகதந்தம் பரஞானத்தையும், ஒடிந்த தந்தம் அபயத்தையும், லம்போதரம் பொறுமையையும், அறிவிக்கும் அடையாளங்களாம். (பக்கம் 57-58.)

### ்யோகசாத்திரங்களில் :

போக்கில்யில், ஆருதாரங்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளன. அவை மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், விசுத்தி, அநாகதம், ஆஞ்ஞை என்பன. அவற்றள் மூலாதாரம் பாலுணர்த்தும் அவயவத்திற்குக் கீழம், குதத்திற்கு மேலும் உள்ளபகுதி. அது அடுப்புக்கூட்டுப்போல முக்கோண வடிவாக இருப்பது. அதில் நான்கு இதழ்களோடுகூடிய தாமரை உள்ளது. அதன்நடுவில் அதிதெய்வமாக—குண்டவிசத்தியை நடத்துபவராக இருப்பவர் கணேசர். ஆதலால் இவர் மூலாதார கணபதி என்று வழங்கப்பேறு கின்றனர். மனித உடல் தொன்றுதொட்டது. அதன் ஆறு ஆதாரங்களும்—அவற்றின் அதிதேவதைகளும் அங்ஙனமே இயைந்து உம்மை இயக்கி சிற்பன என்பதில் ஐயமில்லே அல்லவா?

## சோதிட நூல்களில் :

ஒஃ வொரு சு த்திரங்களுக்கும் அதிதெய்வங்களேச் சொல்லிக் கொன்ற சொல்லப்பெருகிறது. வராகமிகிரர் இச்சுஷத்திரத்திற்கு விஸ்வ கன்ற சொல்லப்பெரகிறது. வராகமிகிரர் இச்சுஷத்திரத்திற்கு விஸ்வ தேவர் தெய்வம் என்கின்றுர். விஸ்வதேவர் என்பது கணபதியையும் குறிக்கும் திருப்பெராகலாம் என்பது சிலர் கருத்து.

## பழமொழிகளில்:

நடது நட்டில், மக்கள் மேற்கொள்ளும் சில பழக்கங்கள், நடை நொடிகள். தெய்வவழியாடுகள் எல்லாம் எவ்வளவுக்கெவ்வளவு பொது மக்கள் கருத்திற் குடிகொண்டிருக்கின்றனவோ, அவ்வளவுக்கவ்வளவு தனு தொன்மையும் சிறப்பும் உடையன என்பது தெளிவு. அதிலும் மக்கள் பழமொழிகளில் கலந்துவிடுமாறல் அதன் விபாபகத்தை விளம்பவும் கேட்டிடுமாழிகளில் கலந்துவிடுமாறல் அதன் விபாபகத்தை விளம்பவும் வெட்டுமோ? அவ்வண்ணமே விளயகரைப்பற்றிச் சில பழமொழிகள் வழங்துகின்றன. அவை:-

- 1. பிடித்து வைத்தால் பிள்ளேயார்.
- 2. கணபதி பூசை கைம்மேற் பலன்.
- 3. அரசமரத்தைப் பிடித்த சனியன் அதனடியிலுள்ள பிள்ளேயாரையும் பிடித்ததுபோல.
- 4. பிள்ளேயார் பிடிக்கப்போய்க் குரங்காய் முடிந்தமாதிரி.
- 5. பின்னேயார் குட்டியாயிற்று.

முதலிரண்டால், பிள்கோபார் இருவுரு எளிதிற் சமைக்குந்தன்மையது என்றதம். வழிபட்டால் பயன் இம்மையிலேயே எளிதிற் கிடைக்கும் என வழிபாட்டுச் செய்யும் வருக்கப்பெறுகின்றன. மூன்ருவது முதலியவற்றுல் ஒன் நிலக்க-ஒன் நிதாடங்க அது வெசிறன்றும் விசாதற்கும், ஒன்றற்கு வருகியம் சார்ச்சியால் அதின் அடுத்துள்ளவற்றிற்கு வருதற்கும் எடுத் நாலம் பெறுவது.





# வழிபாட்டுமுறை

# திருவுருச் சமைக்க உதவும் பொருள்கள் : ்

கடவுள் உருவங்களேச் சமைக்கக் கல், மரம், செம்பு முதலிய உலோகப் பொருள்களேயும், மண் முதலியவற்றையும் பயன்படுத்தலாம் என்று ஆகமங்கள் விதிக்கின்றன. அங்ஙனமே, விநாயகர் திருவுருவத்தை மண்ணினுலும் பசுஞ்சாணியாலும், மஞ்சள், மாக்கல், கருங்கல், வெள்ளேச் சலவைக்கல், பளிங்கு, செம்பு முதலிய பொருள்களாலும், முத்து, பவழம். யாணத்தந்தம், வெள்ளெருக்கின் வேர், அத்திமரம், பசுவெண்ணெய், அரைத்த சந்தனம், வெண்ணிறு, சர்க்கரை ஆகிய இவற்ருலும் அமைத்து வழிபட்டு வருகின்றனர். திருவலஞ்சுழி விநாயகரைக் கடல் நுரையாலான திருமேனி என்று சொல்வது வழக்கம். விடுகளில், தைப்பொங்கல் சித்திரைப் பௌர்ணமிப் பொங்கல் இந்நாட்களில், பசுஞ்சாணிப் பிள்போர் வைத்து அறுகுசாத்தி வழிபடுவார்கள். சாணி இரண்டு நாளேக்குமேல் இருந்தால் புழுத்துப்போவதைப் பார்க்கிரும். பிள்ளயாராகப் பிடித்த அதனே வெய்யிலிலோ. வெற்றிடங்களிலோ வைப்பது வழக்கமில்லே. பத்திரமாகத் தூக்கி மாடத்தில் வைத்திருப்பார்கள், அப்படியிருந்தும் அது கெட்டுப் போவதில்லே. திருமணம் முதலிய நற்காரியங்கள் செய்யத் தொடங்குமுன் அரைத்த மஞ்சளால் பிள்ளேயார் செய்து வைத்துப் பூசிப்பது வழக்கம். விநாயகசதுர்த்தி யன்று, புற்று மண்ணுற் செய்வது சில நாட்களில் மாவினற்செய்த பிள்போரும் வணங்கப் பெறுவர். சாளக்கிராமம் என்னும் நருமதைக் கல்லாலும் பிள்ளேயார் செய்வதுண்டு. கணபதிகுண்டம் என்னுமிடத்தில், பாணலிங்கம்போலக் கணபதியுருவமும் தானே வின்கின்றது எனவும், அதணப் பூசித்தல் சிறப்பு எனவும் கூறுவர். வழிபாட்டின்போது கும்பத்திலும், கூர்ச்சத்திலும், ஓமாக்கினியிலும் விநாயகரை ஆவாகித்து வழிபடுதலும் உண்டு.

# விருப்பமான பூக்களும்—இலேகளும் :

விகாயகருக்கு அறகும், வன்னிப் பத்திரங்களும். மக்தாரைப்பூவும் மிகச்சிறந்தன. தாழம்பூ, துளசி இவைகளால் விநாயகரைப் பூசித்தலாகாது. சாதாரணமாகச் சிவபூசைக்கு உகந்ததான எல்லாப் பத்திர புஷ்பங்களும் விநாயகர் வழிபாட்டுக்கும் ஏற்றவையே. அறு படித்தில் முன்த்துக் கொடிபோல் நின்டு ஆறிடங்களில் வெருன்றிக் கின்த்துக்கொண்டே போவது அறகு. "அறுகுபோல் வெருன்றி" என்ற உவமையும் பழமொழிகளில் வழங்கப்பெறுதல் காண்க. ஆங்ஙளமே மூலதாரமூர்த்தியாகிய-குண்டலிலியில் வசிப்பவராகிய விநாயகப் பெருமானே குண்டலினியாகிற அறுகைச் சுவாதிட்டானம் முதலிய ஏனேய ஐந்திடகளிலும் பொருந்தச்செய்து. சகஸ்திராரத்தில் பல நுனிகளாகத் தனழக்கச் செட்கின்றூரதலின். அறகு அவருக்கு உகந்ததாயிற்று. உயிர்கள் உடல்விட்டுப் பிரிந்தும் வினக்கிடாக வேற்றுடம்பை மேவப் புல் தனியைப் பொருந்தி, பசுவயிற்றிற் புகுந்து, எருவின் வழியாகப் பயிர்க கோடுபரவி. புருஷகர்ப்பத்தில் தங்குகிறது என்ற உபகிஷத் கருத்தின்படி, உளிகள் புல்றுன்மிற் பொருந்துவதே முதற்படியாதலின். இறைவன் படைப்பிறுள் முதற்படைப்பாகிய விநாயகப் பெருமானுக்கு அறுகம்புல் அருச்சின மிக விருப்பக்கருவதாயிற்று.

மரு சூதனன் என்னும் மறையவனும், சுலபன் என்னும் அரசனும் ூலன் மனேலி சுபத்திரையும் ஒருவருக்கொருவர் சபித்துக்கொண்டு கபு தையும், காளேயும், புண்ச்சியுமாயினர். ஒரு விசாயக சதுர்த்தியில் விசாயகப் பெருமான்மேல், அறிவொடு பொருக்தாமலே அறுகை வீசிய காரணந்தால் அவர்கள் தெய்வவுருப் பெற்றனர்.

வெப்புசோயாகிய சுரகோய் கண்டவர்களுக்கு அறுகையிட்டு கோர்க் காய்ச்சிச் சுருக்கிக் கொடுத்தால் சுரகோய் நீங்கும். அறுகை மஞ்ச போடு சேர்த்து அரைத்து, சிரங்கு முதலிய தோல் கோய்களுக்கு மேற் பூச்சாகத் தடவலாம். ஆகவே இவைகளால் அறுகு வெப்புகோய்க் கெல்லாம் கைகண்ட மருந்து என்பது வெளிப்படுகின்றது. யோகிகள் போகப்பயிற்றியால் விளேர்த மூலாதார வெப்பத்தைத் தணித்துக்கொள்ள அதக் கஷாயம் அருந்துவார்கள். இந்தக் கஷாயம் அவர்களால் "மூதன்டக் கஷாயம்" என வழங்கப் பெறுகின்றது. இவைகளே எண்ணிப் பார்க் நம்போறு, ஒர் உண்மை வெளிப்படுகின்றது. இதனேயே விநாயக

்பமன் மகருபெ அனலாகரன் என்பவின விசாயகப்பெருமான் வழுத்திரர். அதறும் அவர் மேனிமு முதும் காக்குவதாயிற்று. அவ்வெப் பத்தைத் நசிக்கச் சந்திரன் அமுநம் ஆட்டிறன். சித்தி புத்திகள் தமது சிர்த் வையவங்களுக்கொல் இற்றடங்கொடுத்தனர். விஷ்ணு தாமரைப்பூக்களே ஒற்றிவந்தனர். வருணன் குளிர்ந்த நீரைக்கொண்டு நிராட்டினன். சிவபெருமான் ஆதிசேட கேக்கொண்டு ஒற்றச்செய்தனர். என்னசெய்தும் வெப்பு நீங்கவில்லே. எண்ணயிர முனிவர்கள் ஒவ்வொரு வரும் இருபத்தொரு அறுகையிட்டு வைத்திருந்த நீரைத் தனித்தனியே சோரிந்தனர்; வெப்பு நீங்கியது என்பது அவ்வரலாறு. இதனுல் அறியப் பெறும் உண்மை வெப்பத்தை நீக்க அறுகு பயன்படுகின்றமையே. விநாயகரும், தியானத்தின் முதலிடமாகிய மூலாதாரத்தில் உண்டாகும் கனலால் விளந்தவெப்பத்தைத் தணிக்க, அன்பர்கள் அறுகைத் தீண்டி அருச்சிக்கச்செய்கின்ருர் என்பதாம்.

வள்ளி: இதன் இல் வெப்பந்தணிக்கும் மூலிகை. ஆதலாலும், குரிய காந்தக்கல்லோடு குரியவெப்பங்கலந்தவுடன் இ வெளிப்படுவதுபோல வன்னிக்கட்டையினின்று நெருப்பு வெளிப்படுகையாலும் ஓமம் முதலிய நற்காரியங்களுக்குப் பயன்படும் வன்னித்தழை விநாயகருக்கு உகந்த தாயிற்று. வன்னியடி விநாயகரும் வரங்கொடுக்கும் மூர்த்தியாக விளங்கு கின்ருர். வன்னி நெருப்புவடிவாகலின் நெருப்பிணச்சார்ந்த பொருள்கள் தூய்மையுறுதல்போல, வன்னிமாத்தையும் இணேயையுந்தீன்டிய அன்பர்களுடைய பாவம் அகலவேண்டும் என்ற திருவுளக்குறிப்போடு விநாயகர் வன்னியினடியில் எழுந்தருளியிருந்து, வன்னித்தழையைத் தமக்கு உகந்த அருச்சணப் பொருளாகவும் ஏற்றுக் கொள்கிருர்.

விதர்ப்பநாட்டு மன்னஞக்கப்பெற்ற சாம்பன், துர்ப்புத்தி முதலிய அமைச்சர்களோடுகூடிச் செய்த பாவத்தால், அவர்கள் அணவரும் அரக்கர்க ளாகவும் வேடர்களாகவும் பிறந்தனர்; காட்டில் எதிர்பாராமல், வன்னி விருஷத்திலேறி விநாயகர்மேல் தழையையுதிர்த்தனர்; பாவம் நீங்கியது: கணேசருலகத்தை யடைந்தனர் என்கின்ற இந்த வரலாறு திமைகளேயும் அவற்றின் பயனைய பாவங்களேயும் ஒழிக்கும் உயர்வு வன்னிக்கு உண்டு என்பதைக் காட்டுவதாகும். வன்னிமகத்துவம் அவரவமுனிவரின் புத்திரி யாகிய சமி என்பவளும் அவள் கணவனுகிய மந்தாரனும், கணேசசாரூபம் பெற்ற புருசுண்டி முனிவரை இகழ்ந்த பாவத்தால், அவர் சாபம்பெற்று வன்னிமரமாகவும், மந்தாரமரமாகவும் ஆயினர்; பிறகு விநியகப்பெருமான் திருவருளேப்பெற்று உய்ந்தனர் என்பது வரலாறு.

# பூசிக்கும்முறை

#### ទង់នភ្ជប់ :

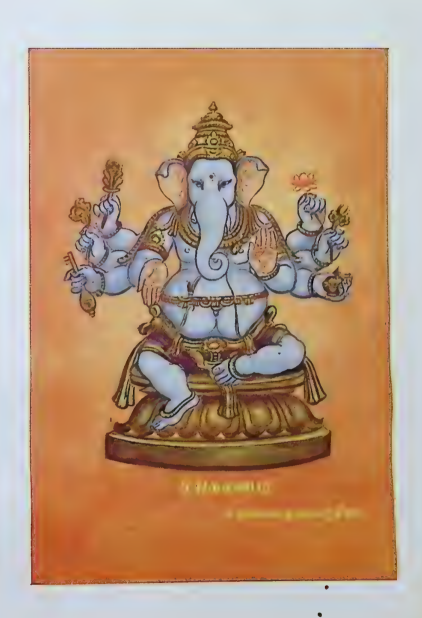
சட்டுக் காரியத்தைத் தொடங்கினுலும், இறைவன் திருவருளே முன்சிட்டு, இன்ன சன்மைக்காக, இன்னருடைய விருப்பத்தின் பொருட்டுத் தொடங்குகின்றேன் என்று உறுதி செய்து கொள்ளுதல் பெட்டும். அவ்வண்ணம் எண்ணித்துணிதலே சங்கற்பம். 'எண்ணித் துணிக கருமம்' என்பர் வள்ளுவர். அங்ஙனமே பிள்ளேயார் பூசையைத் தொடங்கும்போதும்.

" இன்னின்ன வருட, மாச, பக்ஷ, திதி, நக்ஷத்திர, யோக, கரணங்களோடு கூடிய இன்னநாளில் என் குடும்ப நன்மைக்காக—அறம் பொருள் இன்பம் வீடு இவைகளேப்பெறுதற்காக—வெற்றி, நலம், ஆயுள், வீரம் இவை வளர்தற்காக விகாயகரை விதிப்படி பூசிக்கின்றேன்"

ுன் நார்வகற்பம் செய்துகொள்ளுதல் வேண்டும்.

பின்னர், சந்தன மரத்தாலாகிய ஓர் வேதிகையைத் தூய்மையான — பார்ட்த இடந்தில்வைந்து. அதன்மிது அரிகியைப்பரப்பி பொன்னுடையை கிரித்து. என்னனு இடைவெளிதோன்ற நூல் சுற்றப்பட்ட கும்பத்தை அதன்மேல் வைத்த வெள்டும். அதில் கங்கை, காவிரி முதலிய புண்ணிய நிரித்தின்கும் இதில்வேன்டும். கும்பத்திற்குள்,பிராணப்பிரதிட்டைக்காக, நமுமை முள்ள சந்தனம், கஸ்தூரி, கற்பூரம் முதலியவைகளேயும் பொன், மாகுகம், மாலிக்கம், முந்து முதலான பஞ்சரத்தினங்களேயும் இந்தல் கேட்டிற்றில் நம்பத்தின்மேல் இத்தி, ஆல், அரசு, மா, நாவல் என்னும் இந்தில் நிரிக்கினம்பெற்கு, குறுமிற் தேங்காயை அதன்சடுவில் வைத்தல் வெள்டும் இருக்கு எழு முதலிய ஒற்றைப்பட்ட தருப்பைகளால் விதிட்டி முடியிதி நிரிக்கினையில் திரிக்கினையில் இதிக்கின் முறுக்கு எழு முதலிய ஒற்றைப்பட்ட தருப்பைகளால் விதிட்டி முடியிதி நிரிக்கின்றையில் இதிக்கின்றியில் கூரிக்சுத்தையைத்து, சக்தனம், புட்பம், அக்ஷதை குறிக்கில் நிரிக்கின்றிற்கு கிரிக்கின்றில் முரித்தக்கிவண்டும்.

பிரமா, பிஷ் ரூ. நுந்ரன் முதலான எல்லாத் தெய்வங்களு**ம், கங்கை** நதலி டதிக்கும். இந்தக் கும்புந்டுல் உள்ள கிரைப்ப**ற்றி நீன்று அருளுக** என்ற பாயித் ரக் தம் நிறைக் பூரிந்தம்வேண்டும்.





இந்தக் கும்பத்திற்கு மேற்கே கணபதி யந்திரத்தையிட்டு அதன்மிது மண் முதலியவற்ருல் இயன்ற கணபதி வடிவை எழுந்தருளச்செய்து \* அவருக்கு முன்னிஃயில். வட்டகைகளாகிய அருக்கிய பாத்திரங்களே அமைத்து, அவற்றில் குங்குமப்பூ, பச்சைக்கருப்பூரம், கத்தூரி, அரிசி, பால், தருப்பைநுனி, மணமுள்ள மலர், வெண்சிறுகடுகு, கெல், எள் முதலியன இட்டு, நீரைப் பூரித்தல்வேண்டும். இவற்ருலேயே விதிப்<mark>படி.</mark> அர்க்கிய பாத்திய ஆசமனங்களே அளித்தல்வேண்டும். பின்னர் புஷ்பமும் அக்ஷதையுங்கொண்டு, கிழக்கு முதலிய வாயில்களில், ஓம் துவாரஸ்ரீயை நம: என்பது முதலிய அறுபத்தேழு மந்<mark>திரங்களால், வாயிற் பீடத்தைப்</mark> பூசித்து, ''உருக்கிய பொன்போன்ற நிறமும், பெரிய உடலும், அணி<mark>க</mark> ளோடு கூடிய அங்கங்களும், தண்டம், அக்ஷமாலே, பரசு, மோதகம் இவற்றையேர்திய நான்கு கரங்களும் உடையவராகச் சித்தி விநாயகரைச்'' சிந்தித்து, தனது மூலாதாரத்தினின்று, உன்முகராக இருதய கமலத்து எழுந்தருளியிருக்கின்ற கணேச மூர்த்தியைத் தன் முன்னிருக்கும் மூர்த்தியி ் விநாயகரே வணக்கம்: என்னுல் இயற்றப்பெறும் இந்தப் பூசீன்பை ஏற்றுக்கொள்ள இதில் விளக்கமாக எழுந்தருளுக ' வேண்டிக்கொண்டு, 'கணநாயகம் ஆவாஹயாமி' என்று ஸ்தாபனம் செய்தல்வேண்டும். ஸ்ரீ விநாயகாய ஆஸநம் ஸமர்ப்பயாமி என்று ஆஸனம் கொடுத்து, 'ஸ்ரீ கௌரீ புத்திராய இதம் பாத்யம்' எனப் பாத்யமும், ஸ்ரீ கஜானஞய அர்க்கியம் ஸமர்ப்பயாமி என அர்க்கியமும், ஸ்ரீ சர்வேசாய நம்: என ஆசமனமும், ஸ்ரீ கஜவக்த்ராயநம்: எனச் சாமான்ய நைவேத்யமும் அளித்துப் பின் அபிஷேகத்திற்குத் தொடங்குதல் வேண்டும்.

## அபிஷேகம் :

சந்தனுத்தைலம், மாப்பொடி, மஞ்சள்பொடி, திரவியப்போடி, பஞ்சகவ்யம், ரஸபஞ்சாமிர்தம், பலபஞ்சாமிர்தம், நெய், பால், தயிர், தேன், கருப்பஞ்சாறு, பழரசங்கள், இளநீர், சந்தனம், ஸ்நபனம், சங்கம் இந்தமுறையில் அபிஷேகம் செய்வித்தல்வேண்டும்.

ച്നും സാന്ത്രുക്കാത കുടുന്നു ചെച്ചുക്യും ! ചുനാ പഞ്ഞു 3- കുരുത്തുക്കും പുത്രം ചെക്കും !

<sup>\*</sup> உபதேசகாண்டம், கலசம் யக்திரம் இவற்றிலேதான் விளயகரை வழிபடவேண்டும் என்று கூறுகிறது.

மைனான்று சூல் உடைகாட்ல நடுவை ஓவை ஒடுமன் ஆ! ! கையுக்குல வரையும் உயக்குல வீசாம் கூறு அடி !! மாதல ரைகாமும் வரையுக்கு நடிக்கலுக்கும்!! மாவில் திருக்கும் குக்கள்கள் இருக்கு இரி !! காவால் காக்காக வர்கள் இருக்கு வர்கள் இரி !!

ான் ; காரணகமத்தில் சொல்லப்பெற்றுள்ளது. அபிஷேகம்செய்கிறபோது மத்திரங்கினத் தனக்கும் பிறர்க்கும் மனேலயம் உண்டாகத் தக்கதாக இனிய குரலில் எடுத்துச்சொல்லுதல் மரபு.

இங்ஙனம் நீராட்டியபின், இரண்டு செம்பட்டாடைகளே, 'ரு விக்க ராறாய வஸ்திரயுக்மம் மைர்ப்பபாமி' என்று உடுத்தி, ஸ்ரி கணநாயகாய சாகபக்தோப்விதாய யக்குராபவிதம் மைர்ப்பயாமி என்று பூணூல் அணி வித்து, 'ஸ்ரி கணேசாய ஸர்வாபர ஒரி மைர்ப்பயாமி' என்று அணிகளே அணிவித்து, ஸ்ரி விக்கேசாய கந்தம் மைர்ப்பயாமி எனச் சந்தனமும், ஞீஸர்வாபிஷ்ட பிரதாயகாய அக்ஷதாரி மைர்ப்பயாமி என அக்ஷதையும், இன்று விதாயகம் புஷ்பை: பூறுபாமி எனப் புஷ்பங்களும், ஸ்ரி சிவசூனவே மால்யாவி சமர்ப்ப்பாமி என மாலேகளும் அணிவித்தல் வேண்டும்.

பின்னர் இரன்டிரண்டாக அறுகை எடுத்துக்கொண்டு. ஓம் க**ா**ன ஒபு க**ம: என்பது முதலிப இருபத்தொரு மக்திரங்க**ீளச் சொல்லி, இருபத்தொருமுறை அர்ச்சித்து. அங்கபூசைக்கு ஆரம்பித்தல் வேண்டும்.

#### अधंक्षाकुलन :

பாதங்களில் ஒம் கணேசாய நம: முழந்தாள்களில் ஓம் விக்கராஜாய கம: ஒம் ஆகுவாகனுய கம; தொடைகளில் மிதம்பத்தில் ஒம் ஏரம்பாய கம: जगानिया रे ஒம் தேவதேவாய நம: ஒம் லம்போதராய நம; வயிற்றில் இருதயத்தில் ஒம் ஸ்தூலகன்டாயகம்; ஓம் ஸ்க்தாக்ரஜாய கம: கழுத்தடியில் தோளில் ஒம் சதுர்ப்புஜாய கம: ஒம் பரசுஹஸ்தாய கம: உள்ளங்கையில்





நாசி அல்லது முகத்தில் ஓம் கஜவக்த்ராய நம; கண்களில் ஓம் விக்நவந்த்ரே நம: காதுகளில் ஓம் குர்ப்பகர்ணுய நம: தந்தங்களில் ஓம் ஏகதந்தாய நம: சிரத்தில் ஓம் குமாரகுருவே நம: எல்லாவற்றிலும் ஓம் சர்வேஸ்வராய நம;

என்று அந்தந்த அங்கங்களில் பூஜைசெய்து, பின்னர். முதல் ஆவரணத்தில் ஓம் கணுதிபாய கம: என்பதுமுதல் சங்கடநாசாய <mark>நம: என்பதுவரையுள்ள</mark> பதினுன்கு மந்திரங்க‱க்கொண்டும், இரண்டாம் ஆவரணத்தில் எிக்க கணபதயே நம: என்பதுமுதல் சித்தி கணபதியே நம: என்பதுவரையுள்ள 11 மந்திரங்களேக்கொண்டும். மூன்ருவது ஆவரணத்தில் ஒம் ரமாயை நம: என்பதுமுதல் சதாசிவாயை நம: என்பதுவரையுள்ள ஒன்பது மந்திரங் கணேக்கொண்டும், நான்காம் ஆவரணத்தில் ஒம் ஆதித்தாய நம: என்பது மந்திரங்களேக் கொண்டும், ஐந்தாம் ஆவரணத்தில் ஒன்பது ஒம் த்ரத்யை நம: என்பது முதலிய ஏழு மந்திரங்களேக்கொண்டும், ஆருவது ஆவரணத்தில் இந்திராய நம: என்பது முதலிய எட்டு மந்திரங்களேக் கொண்டும், பூசைசெய்து முடித்த பின்னர், சிறுசண்பகம், கரிசலாங் கண்ணி, வில்வம், அறுகு. இலந்தை, ஊமத்தை துளசி, சிறுவழு துணே, வன்னி, அலரி, மூங்கில், வெள்ளேருக்கு, மருநம், விஷ்ணு கரந்தை, மாதுோ, மந்தாரம், மரு, சாதிமல்லி, வெண்ணுச்சி என்னும் இருபத்தொரு பத்திரங்க‱க்கொண்டு ஓம் கணுப்பாய நம: என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச்சொல்லி அருச்சித்தல்வேண்டும்.

சிறு சண்பகம். செவ்வர்தி, மல்லிகை, சம்பங்கி, செங்குவின, தாதகி, மகிழ், தாமரை, புன்னே, ஊமத்தை, முல்லே, விஷ்ணுகரந்தை, வெள்ளேக் காக்கரட்டான், நாவல், மந்தாரம், குரா, கோங்கு, செவ்வரத்தம், வெள் கொக்கரட்டான், நாவல், மந்தாரம், குரா, கோங்கு, செவ்வரத்தம், வெள் கொருக்கு, அகத்தி என்னும் இருபத்தொரு மலர்களேக்கொண்டு ஓம் சுமுகாய நம: என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லிப் புஷ்பார்ச்சனே செய்க, ≝

<sup>\*</sup> மாசிப்பச்சை, கையாந்தகரை, வில்வம், ஊமத்தம், கொச்சி, நாயுருவி, கத்தரி, வன்னி, அலரி, காட்டாத்தி, எருச்கு, மருது, விஷ்ணுகரங்கை, மாதுளே, தேவதாரு, மரு, செல்லி, சிறுசண்பகம், செந்தாளி, பாதிரி, அறுகு என இருபத்தொன்று என்று புட்பவிதி "மேதகு மாசிப்பச்சை" என்ற பாடல் தெரிவிக்கும்.

் தன் பின்னர் ஓம் சுமுகாய நம: என்பது முதலிய பன்னிரு பெயர் கட்டிம், நம் விரையகாய நம: என்பது முதலிய அஷ்டோத்திர சத நாமங் களேயும் சொல்லி அருச்சித்தல்வேண்டும்.

பின்னர். உமாசுதாய கம: என்று தூபமும். ஸ்ரீ ருத்ராப்யாம் கம: என்று திபமும். விக்கேசாய கைவேத்யம் ஸமர்ப்பயாமி என்று கைவேத் பழம். மூ சங்கடகாசினே பூர்ணபலம் ஸமர்ப்பயாமி எனப் பூர்ணபலமும், அர்ப்பித்தப்வேண்டும். ஸ்ரீ விக்கேசாய கம: ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சமர்ப்பயாமி என ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சாத்தி. ஸ்ரீ சித்தி வீகாயகாய தாம்பூலம் சமர்ப்பயாமி என ம் புஷ்பமும், ஸ்ரீ விக்கேசாய புஷ்பம் சமர்ப்பயாமி எனப் புஷ்பமும், ஸ்ரீ வினராஜாய புன: அர்க்கியம் ஸமர்ப்பயாமி என மீட்டும் அர்க்கியமும் அவித்து. அவரது பதிறைரு மக்திரங்களேச் சொல்லி அறுகிறைற்பூரித்து. இப்பட்டுகாருகடவை "கணேசாதி - சக்தி சம்யுக்தாய்" அந்தமாக உள்ள மட்டுரங்களாற் பூரித்து. தியானித்து, புஷ்ப கைவேத்யம் செய்து, உத்தர நோஞ்சனம்காட்டி, பிரதட்சிண கமஸ்காரங்களேயும் இயற்றிப், பிரார்த்தித்து, அர்க்கியம் அளித்து, சந்திரணும் பூசித்து விகாயக பூஜையை முடித்துக் கொள்ளவேண்டும்.

நீவேதனப்போ நள்கள்: மக்கள் உண்ணக்கூடிய உயர்ந்தபொருள்கள் எல்லாம் இறைவற்கும் உகந்தனவே. விராயகருக்கு உகந்த நிவேதனப் பொருள்கள் தேங்காய், வெல்லம், எள்ளுருண்டை, அப்பம், அவல், வாழைக்களி, மாங்களி, பலாக்களி முதலியன. பயறுவகைகள், கனி வகைகள், கிழங்குவகைகள் எல்லாம் விராயகருக்கு உகந்தவையேயெனத் கக்கபாகப் பரனி கூறகின்றது. "கடிலே பயரூடு" என்ற திருப்புகழில்

<sup>• &#</sup>x27;'எப்பயறுள் எக்கனியும் எக்கிழங்கும் எத்தேனும் தொய்பையொரு பெருவயிற்றுப் பிள்ளேக்குச் சுமத்துதியே '' — தக்கமாகப்பரனி, பா. 229.

<sup>்</sup> அடியமிந்து கொள்வாயே நெஞ்சமே அப்பம் இடியவமோ டெள்குண்டை கன்னல் - வடிசுவையில் நாழ்வானே ஆழ்வானேத் தன்னடியா ருள்ளத்தே வாழ்வானே வாழ்த்தியே வாழ். '' — முத்த/டூரட்டை, பா. 3.

<sup>்</sup> வாழைக்கள் பலவின்களி மால்களி தாஞ்சிறந்த கழைக் கருள்குழை பப்பம் என்குண்டை எல்லாம் துறுத்தும் பேழைப் பெருலயிற் ருடும் புகுந்தேன் உளம்பிரியான் வேழத் தெருமுகத்துச் செக்கப்மேனி விராயகனே." — அ. பா. 4.

அப்பம், அமுது, அவரை, அவல், இளகிர், என்ளுருண்டை, கடிஃக் காயுருண்டை, கரும்பு, கற்கண்டு, வள்ளிக்கிறங்கு, சர்க்கரைப்பொங்கல், வெண்பொங்கல், மிளகுசாதம் (சம்பா), சுகியன், திணமா, துவரைப் புமுக்கல், தேன், கெய், பச்சரிசி, வெல்லம், மிளகு, பணியாரம், பயறு, பருப்பு, முப்பழம், பாகு, பால், பிட்டு, பொரி, மா, லட்டு, வடை, வென்ணெய், வெள்ளரிக்காய், வெள்ளரிப்பழம், விளாம்பழம், காவற்பழம் முதலிய உணவுவகைகள் உகந்தனவாகக் குறிக்கப்பெறுகின்றன.

### எல்லாரும் எப்போதும் செய்யக்கூடிய வழிபாடு:

கறுமுகன், தன்னுட்சியில் தேவர்களேயெல்லாம் அடக்கியாண்டு, அவர்கள் தன்னேக்கண்டபோது தலேயிற் குட்டிக்கொள்ள வேண்டும் என்றும், தோப்புக்கரணம் போடவேண்டும் என்றும் வற்புறுத்திவந்தான். அவின விநாயகர் வென்றதும் தேவர்கள் அந்த நன்றியறிதலேத் தெரிவிக்க ''நாங்களும் பெருமானுகிய தங்களேக் காணும்போதெல்லாம் அந்த இரு வழிபாடுகளேயும்செய்கிரும்; விருப்பத்துடன் ஏற்றுக்கொள்ளவேண்டும் '' என்று வேண்டிக்கொண்டார்கள். அதமுதல் அவை அணவரும் செய்யக் கூடிய உகந்த வழிபாடாக ஆயின.. இதனே அருணகிரிநாதர் ''தொப்பணி குட்டொடு வசைபரிபுர.....அர்ச்சனே மதவேளே '' என்றருளுகிருர்கள்.

கணங்கொண்ட வல்வினேகள் கண்கொண்ட நெற்றிப் பணங்கொண்ட பாந்தட் சடைமேல்—மணங்கொண்ட தாதகத்த தேன்முரலுங் கொன்றையான் தந்தளித்த போதகத்தின் தாள்பணியப் போம்.

—கபிலதேவநாயனர்.

# விரதங்கள்

மனத்தின் ஒருமைப்பாட்டிற்கும், இடைவிடாத தியானத்திற்கும் உதுத்கையாவன விரதங்களே. விரதம் என்பது அசையாத உறுதி. விரும்களை என்னி மேற்கொள்ளப்பெறும் விரதங்களில் வாரவிரதமாக உள்ளது வெள்ளிக்கிழமை விரதமாகும்.

## வெள்ளிக்கிழமை விரதம் :

நரு. வைகாசி மாதத்தச் சுக்கிலபகத்து முதற் சுக்கிரவாரம் நொடங்கி ஒப்பொரு வெள்ளிக்கிழமைகளிலும் தவருது அநுட்டிக்கப் பெறவது. ' அன் ஒ பகல்மு முதம் உணவு உண்ணுமல் இருத்தல் அளசெய். மாலெயில் மறபடியும் சிராடி, வினயகரை வழிபட்டு, ஏதாவது பழங்களே உண்ணலாம்.

ஓந்த விரதம் மெற்கொள்பவர்கள். வெள்ளிக்கிழமை விடியற் காட்டிர்ல் ஒந்து மணிக்குமுன் புன்ணியாதியில் நிராடிப் பட்டுடுத்து, மனிதமாக ரத்னகலச ஸ்தாபனம்செய்து, கும்பத்தில் வினயகரைப் பூசித்து கரும்பு, வினாம்பழம், சர்க்கரை, பலாப்பழம் இவற்றை நிவேதித்தல் வெள்டும். விரதமுடிவில் மாகேசரமுசை செய்து, அடியார்களுடனிருந்து உண்ற நட்வெள்டும். இந்தவிரதத்தை யநுட்டித்து அத்திரிமகரிஷி சந்திலையும், நர்வாசரையும் பிள்ளேகனாகப்பெற்றனர். பிரமன் சிருட்டித் தொழில் கைவர்பெற்றுள். குமேரன் சங்கந்தி பதுமுநித்களேப் பெற்ருன்.

## விநாயகசதுர்த்தி:

இரு. ஆவணியாதத்துக் கக்கியபக்குக்கில் வருகிற சதுர்த்தியிலே ப்ராயகரை முற்கூறிய பூசனேவிடும்படி வழிபட்டு. பகலில் ஒருவேளே புட்டு, இரவில் பாட் அல்லது பரம்மட்டும் சாப்பிட்டுக்கொண்டு அநுட் புக்கீட்ட பர. இரவில் சட்டுரல்கப் பார்க்கவேகூடாது. ஆனுல் வீராயக பரைகின் இறுகில் சட்டுரல்கப் பூசித்தம்மட்டும் அவசியம். இவ்விரத கடித்தில் சொயகரை அர்ச்சிக்கவெண்டிய பத்திரங்கள் மாசிப்பச்சை,

<sup>•</sup> இனராதர் நட்பூர்க கூழ்நர் சுர்கிரவரம் எள்கிறது உபதேசகாண்டம்.





கையாக்தகரை, வில்வம், ஊமத்தை, கொச்சி, காயுருவி, கத்தரி, வன்னி, அலரி, காட்டாத்தி, எருக்கு, மருது, விஷ்ணுகரக்தை, மாதுடோ, தேவதாரு, மரு, கெல்லி, சிறுசண்பகம், செக்தாளி, பாதிரி, அறுகு என்ற இருபத் தொன்று என்று புட்பவிதி கூறகின்றது. சதுர்த்தியன்று சக்திரண விஷ்ணு கேரிற்பார்த்த குற்றத்தால் அவமானம் அடைக்தார். வச்சிரமாலியென்பவன் இவ்விரதத்தை யநுட்டித்துப் பெருவியாதி கீங்கப்பெற்று அரசபோகம் துய்த்தான். \*

விநாயகபுராணம், இந்த விரதத்தை ஆவணி சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்தி தொடங்கிப், புரட்டாசிமாசத்துச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்றிவரையில் அநுட் டிக்கவேண்டும் என்கின்றது. மேற்கூறிய ஆவணி சதுர்த்தியில் விடியல் ஐந்து நாழிகைக்குமுன்பே எழுந்து நதியில் நீராடி, பூசைக்குரிய சாதனங் களேச்சேகரித்துக்கொண்டு, முன்கூறியவாறு கலசஸ்தாபனம்செய்து, அதன் முன்பு பொன்னுலும், மண்ணுலும் இயன்ற திருவுருவங்களே எழுந்தருளச் செய்து வீதிப்படி தினர்தோ றம் பூசித்தல்வேண்டும். இந்த ஒருமாதத்தில் தினமும்தவருமல், விநாயகருடைய மந்திரமாகிய, ஒன்று, இரண்டு, நான்கு, ஆறு. எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு, இருபத்தெட்டு என்னும் எழுத்துக்களுள்ள மந்திரங்களுள் ஏதாவது ஒன்றைச் செபித்தல்வேண்டும். ஒன்று, இரன்டு, நான்கு எழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செபிப்பவர்கள் இலக்ஷம் உருவும், முடியாதாயின் அரைலக்ஷமும், ஐந்து, ஆறு, எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு எழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செபிப்பவர்கள் இலக்ஷம் உருவும், முடியாதாயின் பதினுயிரம் உருவும், இருபத்தெட்டெழுத்து மந்திரத்தைப் பதினுயிரமும் குறையாமல் செபிக்கவேண்டும். அங்ஙுனம் செபிக்கும்டோது பத்துருவிற்கு ஒருகால் ஒரு தர்ப்பணமும், பத்துத் தருப்பணத்திற்கு ஒருமுறை ஒரு ஒமமும். பத்து ஓமத்திற்கு ஒரு முறை அன்னதானமும் முடிந்தவரை செய்யவேன்டும். ஒருமாதம் முடிந்ததும் பூசையைமுடித்து விநாயகருக்கு விதியுலா செய்வித்து, மன்மய மூர்த்தியை நதியிலாவது. மடுவிலாவது எழுந்தருளச் செய்தல்வேண்டும்.

இவ்வண்ணம் பூசை முடிகின்றவரை முப்பதுநாளும் உணவு உறக் கங்களேகீக்கி, விஷயசுகங்களேயும் விரும்பாமல் இருந்து, முடிவில் எல்லா ரோடும் இருந்து உண்ணுதல்வேண்டும். இங்ஙனம் கடும் விரதம் இருக்க இயலாதவர்கள் விரத ஆரம்பத்திலாவது இவ்வாறு இருந்து மற்றநாட்களில்

<sup>\*</sup> உபதேசகாண்டம். சிவவிரதம், பா. 330-381.

குவிக், பழம், பாக் முதலிய சாத்துவிக உணவை உட்கொண்டு வருவது கலம். முட்பதுனளும் அநுட்டிக்க முடியாதவர்கள் விநாயக சதுர்த்தி யன்றமட்டுமாவது விதி பிறழாமல் அநுட்டிப்பது அவசியம்.

இட்டிரத்தை முருகன் அநுட்டித்து இடையூறின்றிப் போரில் குரணே வென்றர். உமாதேவியும் அநுட்டித்து மகிழ்ந்தனர். கர்த்தமன் என்னும் அரசன் அரட்டித்து அரசாட்சியைச் செவ்வனே நடத்தி, மறுமையில் பேர்ன்ப கில்கையும் பெற்றுன். நளன் அநுட்டித்துச் சிவஞானப் டேரெய்தினன். இவ்வண்ணமே சந்திராங்கதன் இருமையின்பத்தையும் எய்தினன். மன்மதன், அதிசேடன் முதலியவர்களும் அநுட்டித்து இன்பம் எய்தினர்.

## குமார சஷ்டி விரதம் அல்லது பிள்ளேயார் நோன்பு :

இது, கார்த்திகை மாதம் கிருஷ்ணபக்ஷம் பிரதமை முதல் மார்கழி மாதம் சுக்கிலபக்ஷம் சஷ்டித்திவரையில் இருபத்தொருகாள் அனுட்டிக்கப்பெறம் விரதமாகும். 'சட்டி தொட்டுச் சதயம் விட்டு' என்ற பழமொழி முங்கூட இவ்விரதம் தொடங்குங் காலத்தையும், முடிக்குங் காலத்தையும் அறிவிக்கிறது. சோன்பு பூண்பவர்கள் இருபத்தோரிழையாலாகிய நூலேக் காட்பாக அணிதல்வேண்டும். அடவர் வலது மணிக்கட்டிலும், பெண்கள் இடது மணிக்கட்டிலும் அணிவது மரபு. இந்த இருபத்தொருகாட்களிலும் விராயகருக்குத் திருமஞ்சன முதலியவைகளேச் சிறந்தமுறையில் செய்வித்து ஒப்பொருளிதமாக, இருபத்தொருவகையான பணியா ரங்கின செய்வித்தல் வெண்டும். முதல் இருபது நாட்களிலும், ஒருபோது உள்றி, சியதியுடன் செய்யாதன செய்யாமல், பிள்ளேயார் கதையைப் டெறியோக்ள் சொல்லக் கேட்டுக்கொண்டு, எப்போதும் தியானபரர்க காகவே நாட்களில் திருந்தல்வேண்டும். இறுதிகாள்மட்டும் உணவொழிர் நிற்று மறகாட்காலேயில் பாரணேசெய்து விரதத்தை முடித்துக்கொள்ளுதல் மட்டி கலக்குன் இவ்விரதந்தை யருட்டித்துத் துன்பம் கீங்கப்பெற்குன்.

### சங்கடஹரசதுர்த்தி :

மாமொரும் தெய்பிறையில் செய்வாய்க்கிழமையோடுவரும் சதுர்த்தி இதிடில் நவய்கி, நான்கு விடுப்படி அதுட்டித்தால் எல்லாத்துன்பங் கரும் கெக்கிட்டுற்ற, செல்வம், செல்வாக்கு, கல்வி முதலிய எல்லா இன்பங்களேயும் எய்தலாம்.

<sup>\*</sup> அவிசு - உப்பின்றிப் பொங்கப்பேற்ற உணவு.

இவ்விரதத்தைத் துவங்குநாளில், சூரியனுடுக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னரே உறக்கத்தினின்று எழுந்து விதிப்படிச் சங்கற்பித்துக்கொண்டு. புண்ணியாதியில் நீராடிச் சிவசின்னங்களே அணிந்துகொண்டு விநாயகப் பெருமானத் தியானித்து, அவருடைய ஓரெழுத்து, ஆறெழுத்து மந்திரங்களில் யாதாயினும் ஒன்றை – அதுவும் தெரியாதவர்கள் அவருடைய பெயர்களேயாவது இடைவிடாது அன்றமுழுதும் செபித்தல்வேண்டும். உபவாசம் இருப்பதேமேல். அன்று இரவு உறக்கமும் கூடாது. விநாயக புராணத்தைப் பாராயணம்செய்வது நல்லது. முன் விநாயகசதுர்த்தி விரதம் போன்றே இதற்கும் பெருமானே எழுந்தருள்வித்துத் திருமஞ்சன முதலிய வற்றை விதிப்படிச்செய்து வழிபடலாம். இவ்விரதத்தை ஓராண்டுவரை உறுதியுடன் அநுட்டித்தவர்கள், கூன் குருடு முதலியன நீங்கப்பெற்று உய்வர். உடல்பலம் பேறுவர். அறிவுசெறிவர். எல்லா இன்பமும் தானே வந்தியையும்.

இவ்விரதத்தைக் கிருதவிரியன் மேற்கொண்டு கார்த்தவிரியன் என்ற வீரீணப் பிள்ளேயாகப் பெற்றுப் பேரரசை எய்தினுன். சந்திரன் இந்கோன் பைப்பூண்டு, தனது கூடியரோகம் நீங்கப்பெற்றுன். புருசுண்டி என்னும் முனிவர் அநுட்டித்துத் தன் பிதிரு தேவதைகளேச் சுவர்க்கத்திற்கு அனுப் பினர். இன்றும் கடன்தொல்லே, நோய், பகை உடையவர்கள் இந்த நோன்பைப்பூண்டு அவை நீங்கப்பெற்று இன்பம் எய்து வருகின்றனர்.

இதனே முதன்முதலில் செவ்வாய் அநுட்டித்துப் பேறுபெற்ருன் அதனுல் இது அங்காரக சதுர்த்தியெனவும் வழங்கப்பெறும்.

### பெண்கள் பூசைமுறை:

நமது நாட்டில் எந்தக் கலேகளும், ஆசாரங்களும் பெண்களாலேயே பாதுகாக்கப்பேறகின்றன எனலாம். இன்றைய உலகப்போக்கில், தானும் தொழிலுமாக அத்துவித நிலேயில் கலந்திருக்கும் ஆடவர்களுக்கு. விரதங் களேயும், நாள் – கிழமைகளேயும் நின்லுட்டிக் கொஞ்சத்துக்குக் கொஞ்சம் சமய வாழ்விற்கு உயிர்த்தண்ணர் ஊற்றி வருபவர்கள் தாய்மார்களே எனல் மிகையாகாது. அவர்கள் பரம்பரையாக இரண்டு விநாயக விரதங்கின அநுட்டித்து வருகின்ருர்கள். வெள்ளிப் பிள்ளேயார் கும்பிடுதல், செவ் வாய்ப் பிள்ளேயார் கும்பிடுதல் என்ற பழக்கங்களே அவர்களால் மேற் கொள்ளப் பெற்றவை. அவற்றிற்கு அவர்கள் சொல்லும் வரலாறுகளும், தன் முன் வரியாகவே வேதம்போல வக்குகொண்டிருக் கெள்றன. செகம் பெண்கள் கேட்கக் கூடாததுபோலச் செவ்வாய்ப் மில் பயார் கதையும் ஆடவர்கள் கெட்கக்கூடாது என்ற மரபு இருக்கிறது. அவற்றைத் தெரிக்தவரையில் விளக்கலாம்.

#### வெள்ளிப் பிள்ளயார்:

பெண்கள், வெள்ளிக்கிழமை விடியற்காலே நாலு மணிக்கே எழுந்து என்னெக்தேய்த்து முழுகிவிட்டு, ஆசாரமாகப் பட்டாடை அல்லது நூல்மையான பஞ்சாடை புளேந்து, செவ்வலரி, செவ்வரத்தை, அறகு முணியனிகாண்டு பூரிப்பார்கள். ஒருக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்து வைப்பார்கள். பூசையெல்லாம் குரியன் உடுப்பதற்குள் முடிந்து வடவென்டும். தாழையில், செற்கடுர் இவைகளே வைத்து வழிபடுதல் வழக்கம்.

வரல் நட் ஊரில் ஒர் சரசனிருந்தான். அவனுக்கு அருமையாக ஒரு பின்னே. அந்த சரசகுமாரன் ஒரு பசுங்கன்றை வளர்த்துவந்தான், சிறக்கன்ற உள்டார்தான் அவன் உண்பான். அது உறங்கினுல்தான் வன் உறங்குவான். இப்படி அவனும் கன்றும் ஆசையால் பிணிப்புண்டு வளர்ந்தார். அரசனும் தனது மகன் என்னப்படியே விட்டுவந்தான். ஒருநாள் சந்தப் பசுங்கள்று கட்டை அறத்துக்கொண்டு ஊர்ப்புறமாக ஆகிட்டது. போனவிடத்தில், பன்னத்தெருவில் ஒரு விட்டு முற்றத்தில் கென்று கின்றுவிட்டது. வந்த கிட்டுக்காள் செல் போய்விட்டதே! ஒருநாள் கூலி போய்விட்டதே! என்று பதரிப்போய், கோயங்கோன்டு உள்ளேயிருந்த தடியைக் கென்று வன்ற வந்த அவள் கணவன். ஐபோ ஐபோ சரசதமாரனுடைய ஆசைக் கன்றல்லவா? இப்படிச் செய்றுவிட்டாயே என்று அரந்றிறன். அதினக் கேட்ட கின்று செர்வுகிட்டாயே என்று அரந்றிறன். அதினக் கேட்ட கின்று செர்வுகிட்டாயே என்று சுர்விக்கேடன்று பயந்து, கூறின்கொள்ற பயந்து, கூறின்கொள்று பயந்து, கூறின்கொள்று பயந்து, கூறின்கொள்று பயந்து, கூறின்கொள்று பயந்து, கூறின்கொள்று பயந்து, கூறின்கொள்று கடிப்பாரியில் அடைத்து மறைந்துனைத்துவிட்டாள்.

மால்க்காலம், மன்னன் மகன் தன துவளர்ப்பைக்காணுமல் தவித் தூட்டோலன், தக்கையிடம்போய் கண் நுவக்தால்தான் உண்பென்; உறங்கு வென்ட் என் நு கூடம்பிலுத்தான். அரசதும் ஆட்களேவிட்டுத் தேடச் சொல் நன், அவர்கள் எங் நீரேலுக் கா முமையால் ஒவ்வொரு விடாகப்





புகுந்து தேடத்தொடங்கினுர்கள். ஊரவர்களிற் சிலர், இன்று நன்பகல் அந்தக்கன்று ஊர்ப்புறமாகத் தாழங்காட்டுக்கு எதிரில் உள்ள பிள்ளயார் கோயில்பக்கம் போயிற்று என்குர்கள்; சிலர் 'தாழங்காட்டுக்கு உள்ளே இருக்கும் பள்ளத்தி நெல்லத் தின்றது பார்த்தேன்' என்குர்கள். இதனேக் கேட்ட ஏவலர்கள் பள்ளத்தியின் வீட்டைச் சோதனேபோடக் கிளம்பி விட்டார்கள். இதனேயறிந்த பள்ளத்தி, பிள்ளயார் கோயிலுக்குப்போய் 'ஐயோ கணேசா! ஆபத்துக்காத்த பிள்ளயாரே! தெரியாத்தனமாக ராசா வீட்டுக் கன்றைக் கொன்று விட்டேன்; ஆபத்தில் அகப்பட்டுக் கொண்டேன்; என்னே எப்படியாவது காப்பாற்றவேண்டும்' என்று வேண்டிக் கொண்டேன்; அன்பேனும் வலியுள் அகப்படும் விராயகப்பெருமானும் அருள்வழங்கினர்.

அரசனுடைய ஏவலாட்கள் அவள்வீட்டு அறையிலே உள்ள பாண்களேயெல்லாம் சோதித்தனர். பள்ளத்தி, அகப்பட்டுக்கொண்டோமே என்று தவியாகத் தவித்தாள். பிள்ளேயார் பெருங்கருண்யால் பாண்க்குள்ளிருந்த கன்றினிறைச்சி எல்லாம் தாமரைப்பூவாகக் காணப்பட்டது. வந்த ஏவலர் ஒன்றும் அறியாது சென்றனர். பள்ளத்தி எப்படியாவது போழுது விடிவதற்குள்ளே கன்றை எழுப்பிக்கொடுத்து என்னேக் காப்பாற்றுங்கள் என்று கணபதியை வேண்டிக்கொண்டாள். கணபதியும் கன்று எழும்பக் கருணபுரிந்தார். கன்று துள்ளிக்கொண்டு அரண்மன கேளக்கி ஓடிற்று. இதனே அறிந்த பள்ளத்தி, கன்றெழுந்த சேரமாகிய வெள்ளிக்கிறமை விடியல் நாலுமணிக்கே, இந்த நோன்பை அநுட்டிக்கத் தொடங்கினுள்.

தான் உழைத்த செல்லிலிருந்து, 'நலுங்காத நாழி, குலுங்காமல் குறுணி' சேர்த்து, ஆசாரமாகக் குத்டு அரியோக்கினுள், மா இடித்து வெல்லத்தைக் கலந்து பிசைந்து பிடிக்கொழுக்கட்டையாகப் பிடித்தாள். கன்றை எழுப்பித்தந்து உழவினக்காத்த நன்றி யறிதலுக்காகக் கன்றைப் போலவும், பசுவைப்போலவும், இடையன், அரசன், அரசகுமரன், ஏர், கலப்பை, உழவன், சால், கரகம் இந்தவடிவங்கரோப்போலவும், தன்னப் போலவும் மாவினுற் பதுமைகள் செய்துவைத்து வேகவைத்தாள். விடியலுக்குள், தாழமடல் நெற்கதிர் இவற்றைச் குழப் பரப்பினுள். இடையில் ஈனுக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்துவைத்தாள்: பூசித்தாள். இதனுலே இவளுக்கு இருந்த ஆபத்து கிங்கியதோடல்லாமல் செல்வமும் வளர்க்தது. -ம் எட்டுப் பென்கள் ஆடி, தை மாதங்களில் வரும் வெள்ளிக் தொடகளில் முற்கூறியவன்ணம் நீராடி, தாழமடல் நேற்கதிர் இவை கட்டைபரம்மி, கொழக்கட்டை சுட்டுவைத்து வழிபடுவார்கள். அதனுல் செல்கம் பெருகும்; இடையூறுகள் நீங்கும் என்பது அவர்கள் உறுதி.

### செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் :

தைச்செவ்வாய், ஆடிச்செவ்வாய் இந்தக்கிழமைகளில், தொடங்கி, இத்துன் செவ்வாய் என்று உறுதிசெய்து இந்த நோன்பைத் தொடங்கு ார்கள். பென்கள்மட்டுமே இந்த விரதம் கொண்டாடுவது வழக்கம். ு ் களுக்குச் சந்தங்கடக் கேட்கக்கூடாது. அவர்கள் இந்த நிவே நகத்தை உட்கொண்டாலும். கோற்கும்போது உளதாகும் உரல் உலக்கை ஒலிகேட்டாலும் கால் ஓப்ந்துவிடும்; வலி குன்றும் என்பது அவர்கள் ஆதலால். ஆடவர்கள் உண்டு உறங்கச் சென்றபின்போ, ரப்பிக்கை. ு ருக்குப்போன பின்போ எல்லா விட்டுப் பெண்களும், ஆடவரில்லாத ஒரு ்ட்டில் ஒன்று கூடுவார்கள். அவரவர்கள் மிச்சமின்றி உண்ணக்கூடிய அனாவுக்கு செல்லேக் கொணர்ந்து பங்காகக் கொடுப்பார்கள். அணவரும் ெர்டித் தூய்மையாக செற்குற்றவார்கள். அரிசியான பின்பு கணேந்து மா இடிப்பார்கள். எல்லாம் அவர்கள் கூட்டுறவுமுறையிலேயே நடைபெறும். உப்பிடாமல் மாவைப் பிசைந்து, தேங்காயைச் சிறு சிறு துண்டுகளாக்கி, அதிற்போட்டு. அந்த இளந்ரையேவிட்டு நன்ருகப் பிசைந்து அடையும் உருள் டையுமாகச் செய்து. நொவியில் வைக்கோமேப்பரப்பி, அதன்மேல் வைத்து. மேல் ஆவி போகாதவன்கணம் மூடி வேகவைப்பார்கள். கூடியிருக்கிற பெண்களில் சிறமிமுதல் அன்வருக்கும் அளவுக்கேற்ப ு உடியாகத் தயார் செய்யப்பெறம். பிறகு ஈறக்கன்றின் சாணத்தால் பின்னார் செய்து, அதற்குப் புன்கஇில், புளிய இலேகளேக்கொண்டு சூழல் ுகையத் நட அதன் கடுவிலே பிள்ளேயாரை எழுந்தருளச் செய்வார்கள். ேட்காப் படிம் பாக்கு வெற்றிலுகினத் திருத்திப் பரப்பி, கொழுக்கட்டை க் ஆம் பார்பி வைத்துவிட்டுத் தூபமிட்டுக் கதைசொல்லத் தொடங்கு ளார்கள். கலத முடிந்ததம், கற்பூர அராதினசெய்து**, கைவே**த்யம் செய்து ்ட் ? அது பட்டி நங்கிருந்து அவரவர்களுக்கு உரிய அடைகளே உண் டார்கள். இராழ் நிழுய வன்கு காழிகைக்கு முன்பே எழுந்து இரவு ்கா ,க்கட்டை கொளவத்தவைக்கொள், புன்கந்தழை, புளியந்தழை, ாத நாந்தது. இல் எஸ்லாவற்றையும் கொண்டுபோய், அற்றில்விட்டுப்

பிள்ளேயாரையும் வழியனுப்பிவிட்டு. வாய்பேசாமல் கிறைகுடத்தோடு புனிதமாக மஞ்சள் குங்குமம் அணிந்து, வெற்றிலேயும் சுவைத்து, வீடு இரும்புவார்கள். அன்ற முழுதும் யாருக்கும், காசு தானியம் முதலியன கொடுக்கமாட்டார்கள்.

கதை: ஓர் ஊரில், ஒரு வேளாளன் இருந்தான். அவனுக்கு ஏழு பிள்ளேகளும், ஒரு பெண்ணும் இருந்தனர். மக்கவியிறந்துவிட்டாள். மிக ஏழ்மையான குடும்பம். தந்தையும் பிள்ளேகளும் அன்றைக்கன்று கூலி வேலே செய்து நெற்கூலி வாங்கிவருவார்கள். அந்த கெல்லே அந்தப்பெண் குற்றிப் பொங்கி இடுவாள். ஆனுல், அவர்கள் அதிருஷ்டம்; வறுமையின் எதிரோலி; வாங்கிவருங் கூலிகேல் அவ்வளவும் பதராகவும் உமியாகவும் ஆகும். அரிசி அரைவயிற்றுக் கஞ்சிக்குக்கூட ஆகாது. பொறுமைக்குச் சிகரமாகிய அந்தப்பெண் அதனப் பக்குவமாக்கி உழைப்பவர்களுக்கு அளித்துவிட்டுத் தான் வடிகஞ்சியையுண்டு காலத்தைக் கழித்துவந்தாள். இவர்கள் குடித்தனம் இப்படி நடந்துவருகிறது.

ஒருநாள் ஒளவைப்பாட்டிக்குக் கடுமையான பசி. இந்த விடு பார்த்து உணவுக்கு வந்தாள். விட்டிலோ ஆடவர்கள் எல்லாரும் வேஃக்குப் போயிருந்தார்கள். ஒளவை வெளித்திண்ணேயில் சின் றுகொண்டே, 'அம்மா பதி! அன்னம்போடு' என்று இரைந்தாள். அந்தப்பெண் அரையாடையை யுடுத்தியிருந்தமையால் வெளியில்வந்து பதில் சொல்லவும் வெட்கி, அரைக் கதவைத் திறந்துவைத்துக்கொண்டு, ஒளிந்திருந்தபடியே, ஒளவையாச்சே எப்படி இல்ஃஃெயன்பது என்று பயந்து தேம்பித்தேம்பியழுதாள். ஒளவை மனம் இளகியது. ஏன் அம்மா அழுகிருய் என்று கேட்டாள். பாட்டி! எனக்கு ஏழு அன்ணனும், அப்பாவும் இருக்கிருர்கள்; அவ்வளவு பேரும் நன்ருக வேலே செய்பவர்கள்: நிறையத்தான் கூலிவாங்கி வருகின் ருர்கள்: ஆணல் அந்த நெல் எல்லாம் எங்கள் அதிர்ஷ்டம் குத்தக்குத்த உமியும் பதருமாகப்போகின்றது; அரை வயிற்றுக்குக்கூடப் பற்ருமற் போகின்றது; அந்த நிஃயில் எப்படிப்பாட்டி பிச்சைபோடுகிறது ' என்று அழுதாள். ஒள்ளையார் மனமிளகி, 'அப்படியா அம்மா! இந்த நில்லைய ஏன் முன்னமே சொல்லவில்லே; போனுற்போகிறது: இந்தா! நான் பிச்சை யெடுத்த அரிசியில் கால்நாழிகை இருக்கிறது; ஒரு தேங்கர்ய் இருக்கிறது; என்னே நினத்துக்கொண்டு செவ்வாய்ப் பிள்ளேயாரைக் கும்பிடு: அப்புறம் பாரேன் உனக்கு இருக்கிற அதிர்ஷ்டத்தை ' என்று சொன்னுள். பாட்டி ைர்த்தையைக் தது உபதேசமாகக் கொண்ட அந்தப் பெண் அந்த கூட்டுகையும் தேங்காயையும் வாங்கிவைத் தக்கொண்டு, செவ்வாய்க்கிழமை என்றுவரும் என எதிர்கோக்கியிருந்தாள்.

செய்வார்க்கு மையும் வந்தது. அக்கணனும் அப்பனும் உண்டு உருக்கட்டோன பின்பு. அவள் நிராடி கோன்பு கும்பிடத் தொடங்கினுள். ு ்பட்டற்றவைக்க செருப்பில்ல். என்னசெய்வாள் பாவம். ஊரடங்கி வட்ட க. இவலா மடுக்கு அந்த அர்த்தராத்திரியில் நெருப்பளிப்பார் யார்? தெல் அமெக்கு என்று, எங்கேயாவது வெளிச்சம் தெரிசிறதா? பார்ப்போம்; தெர்ந்தால் பட்டுக்டோய் செருப்பு எடுத்தவருவோம் என்ற எண்ணினுள். உருக்கு வெளியே போறன். புன்கமரமும், புளியமரமும் இணேந்து உயர்த்து வளர்ந்தெந்தது. அதில் ஏறி புன்கங்கினோயில் ஒருகாறும், புளியங் ெய்கில் ஒருகாகும் வைந்துக்கொண்டு தொல்தூரம் பார்த்தாள். அங்கே ுர்டந்தில் வெளிச்சம் தெரிந்தது. மிதந்த மகிழ்ச்சி. கிழே இறங்கினுள். ்த இடத்திற்கு ஓடி தன். அது ஒரு சுடுகாடு. பிணம் எரிந்துகொண்டே இருந்து. இவருடைய தளராத உறது எதினயும் பொருட்படுத்தவில்லே. ு ப்பெடுக்கப் பரபரந்தாள். பிணஞ் சுடி நக்கொண்டிருந்த வெட்டியான் ் இந்த வேள்யில் வந்த கியாரம்மா? டேயா பிசாசா? பெருமானுடைய பிருப்பு? உள்ளதைச் சொல் என்றுன். அந்தப்பென் 'நான் பேயுமல்லன் பீசாரமல்லள்; பெருமாறுடைய பிறப்புத்தான்; கான் ஒரு கோன்பு எடுக் கப்பொடு இன்: குத<mark>ந்த செருப்புவென்டும்</mark> என்றுள். அவன் 'அப்படி பா 😁 இந்தா என் கைபிலேகிடைந்தது கால்காழியரிசியும் தேங்காயும்; ி நின்றும் கொண்டுபோப் எனக்காகலும் பிரார்ந்தின்செய் என்று சொல்லி ் தெரிமையும் கொடுந்தான். பெண் அவ்வாரே வாங்கிக்கொண்டு வருகிற ோ நனக்கு நெருப்பு இருக்கின்ற இடத்தைக்காட்டி உதவிசெய்த டன்கர் நரை நைகும், புளியந்தரை நையமும் பறித்துக் கொணர்ந்தாள்.

சொன் பெடுக்கத் தொடங்கிறன். அப்போது அக்கப் பெண்ணுள்ளம் பட்டத்த கூற பெட்டியான் இல்லாவிட்டால் செருப்புக் கிடைத் நக்தமா? அத்தப்பினம் அத்த தேரத்தில் எரிபவில்லேயாறுல் செருப்பு புபிக ! என்னற்றை எல் விறுள். அவர்கள் 68ளவாக வெட்டியாணிப் பாடம். பினத்தைப்போலவும் மாவிறுல் செய்தாள். அவற்றையும் போடுக்கு கடிபோது கைத்து வேகவைத்தாள். ஒளவைப் பாட்டியாகிய நத்த திது கடித்துக்கொள்டே அவள் சொன்பையுடி பிள்ளோயார்பூசை



திருவாஞர் முலாதார கணபதி திருவாவடுதுறை ஆகீ<mark>னம்</mark>



பன்எணிஞள். உறுதி உயர்வையளித்தது. ஊக்கம் விளேந்தது. நிலையும் உயர்ந்தது. நினத்தவண்ணம் செல்வநிலயுயர்ந்தது. குடும்பம் வலுத்தது. அண்ணன்பார்கள் அனேவருக்கும் மணமுடித்துவைத்தாள். குடும்பம், எல்லோராலும் எண்ணிப் பார்க்கக்கூடிய அளவுக்கு மிகமிக உயர்ந்துவிட்டது. அண்ணன்மார்கள் என்றுகிருர்கள்; நாம் மட்டும் மணமுடித்துக் கொண்டோமே! ஈமது வீட்டுத் தெய்வம்போல விளங்கும் தங்கைக்குத் தக்க கணவினத்தேடிக் கொடுத்துவிடவேண்டாமா ? என்று. காலங் கூடிற்று. கடவுள் கருணேயுக் துணேசெய்தது. தக்க செல்வர் மணந்துகொண்டார். புக்கவிட்டுக்குப் டோகின்ற அந்தப்பெண், அண்ணிகளே அழைத்து மிக இரகசியமாக, 'அம்மா அண்ணிமார்களே! கமது குடும்பம் முன்பு எப்படி இருந்தது தெரியுமா? இன்று நீங்கள் விட்டு விளக்குகளாக வரக்கூடிய அளவுக்கு நமக்கு அருள்செய்தவர் விநாயகரே; ஒளவையார் உபதேசப்படி, செவ்வாய்க்கிறமைகோறும், தவருமல் அவரை, இவ்வண்ணம் பூசித்துவக்தேன்; கிங்களும் தவருமல் செவ்வாய்ப்பிள்ளேயாரைக் கும்பிடுங்கள்; நீங்கள் எவ்வளவு பணக்காரிக ளாக இருந்தாலும், இரன்டு வீட்டிலே அரிசி பீச்சையாக வாங்கித்தான் இந்தநோன்பு நேற்கவேண்டும்; செய்த கொழுக்கட்டை மிதமிருந்தால் வேறு யாருக்கும் கொடுக்காதிர்கள்; எலி, பூண, நாய் தின்னப் போடாதிர் கள்: விரதமிருந்த மறுநாட்காஃயில் பூசைசெய்த அப்பொருள்களேயும், பிள்ளேயாரையும் மிக பயபக்தியுடன் வழிகூட்டி அனுப்புங்கள்; அன்று கொடுக்காதீர்கள்; இது உறுத - உறுத ' என்று யாருக்கும் எதையும் சொல்லிப் போனை.

நாட்கள் கழிந்தன. செல்வம் நிலேமையை மாற்றியது. அன்ணி மார்கள் உள்ளத்தில் செல்வச்சேருக்கு மூடியது. கடவுள்மீதுள்ள அன்பு குறைந்தது. நோன்பில் அவள் செய்யக்கூடாது என்ற குற்றங்களே எல்லாம் செய்தார்கள். அன்பு குறைய வளங்குறைந்தது; வளங்குறைய உளங்குறைந்தது; வளங்குறைய உள்ளசெல்வமும் குறைந்தது. ஊர் ஊராகப்போய்ப் பிழைக்கவேண்டிய நிலையும் வந்துவிட்டது. இந்நிலேயில் சிமாட்டியாக வாழகின்ற தங்கை தமையன்விட்டிற் சீராட வந்தாள். நிலேமையை உணர்ந்தாள். அடிப்படையான காரணங்களேயும் அறிந்தாள். அண்ணிமார்களுக்கு அறிவூட்டிறுள். அறிவு திருந்தப்பேற்ற அண்ணி மார்கள் முன்போலவே செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் பூசையை மேற்கொண்டு கிறப்பாக நடத்திறர்கள். செல்வமும் பெருகிற்று.

செய்வாய்ப்பின் காயார் கும்பிட்டால் அனேவரும் இப்படி வாழலாம் என்ற உருத் சமதுகாட்டு மங்கையர்க்கரசியர்களிடம் மலிக்கிருக்கிறது. அதுத்துமான புற்று.

## வீன்பாட்டில் பிள்ளேயார்:

பர் முதலியன அடும்போது கைவாசிவருதற்காக ஆடும் முதல் ஆட்டத்தைப் பிள்போயார் ஆட்டம் என்று சொல்வது வழக்கமாகும். உப்படியே சொக்கட்டான், தாயம் முதலியன ஆடும்போதும், முதலில் பின்போருக்கு என்ற உருட்டுவது வழக்கம். கிராமப்பகுதிகளில் பழங்காலத்தில் பிள்போர்பர்து என்றே ஒரு வினயாட்டுவகை உண்டு. சிறுவர்கள் முழச்செங்கல் ஒன்றைக் குத்திட நிறுத்திவைப்பார்கள். சிறுவர்கள் முழச்செங்கல் ஒன்றைக் குத்திட நிறுத்திவைப்பார்கள். சிறுவர்கள் மற்றக் கட்சிக்காரர்களேப் பர்தால் அலுக்கு ஒருதடவை அடிப்பார்கள். யார் அடித்த போது அந்தக்கல் விழர்துவிடுகிறதோ அவர்கள் மற்றக் கட்சிக்காரர்களேப் பர்தால் அடிப்பார்கள். அவ்வண்ணம் அடிக்கும்போது தங்கள் கட்சிக் காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமாதிரிக் கையைத் துணியால் மூடிக்கோரர்கள்; அடிபட்டவர்கள் தோற்றவர்கள். இவ்வண்ணம் குழந்தைகள் விளயாட்டிலும் பிள்போரர் கலந்திருக்கின்ருர்.

போகபந் தத்தத்த மின்றிநிற் பிப்புனே தார்முடிமேல் நாகபந் தத்தத்த நாளம் பிறையிறை யான்பயந்த மாகபந் தத்தத்த மாமரை போன்மதத் துக்கதப்போர் ஏகதத் தக்குதந்தை பெந்தா விணேபணித் தேத்துமினே.

— கபில*ேதவ*காயனுர்.

# பிள்ணயார் ஆயுதங்கள்

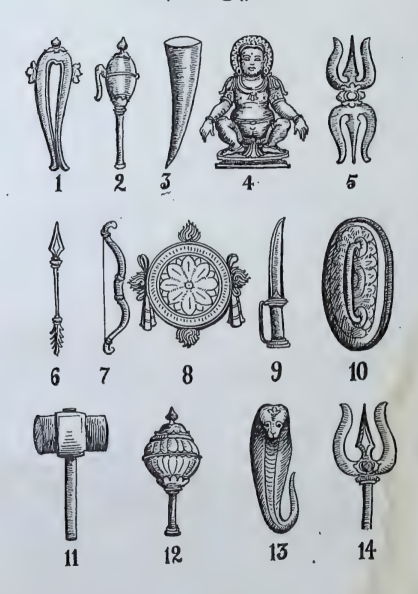
காலதேவன் நமது வாழ்க்கைப்பாதையைப் பலவேறு வழிகளில், பலநாட்டுமக்களுடைய கூட்டுறவைக்கொண்டு. கணந்தோறும் மாற்றி அமைக்கின்றுன். அதனுல் நமது அகவாழ்வு புறவாழ்வு இரண்டுமே மாறுகின்றன. நமது பண்டைய வாழ்வியலின் துணப்பொருள்களான பாத்திரபண்டங்களும், போர்க்கருவிகளும் இன்று வேற்றுருவத்தில் வேறு வேறு பெயர் தாங்கிரிற்கின்றன. சில மறைக்கே போயின. சில பெயர் மட்டும் மறைக்துபோயின. ஆதலால் அவற்றைப்பற்றி இந்த இருபதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்கின்ற நாம் தெரிக்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது.

இருந்தகாலத்திலே காரியப்பாட்டிற்கு கருவிகள், கருவிகளாக வேண்டிய உருவும், தகுதியும் உடையனவாக இருந்தன. அவற்றில், ஆடம் பரமும், அணியழகும் அடிவைக்கத் தொடங்கியகாலத்து, எத்தணேயோ இழைப்புவேஃகளும் கொடிக்கருக்கு வேஃகளும், சிற்ப சித்திர வேஃ களும் கலந்துவிட்டன. அதனுல் அவை ஆயுதங்களா? அல்லது அணியா? என்றுகூட அறியமுடியாதரிலே நமக்கு ஏற்பட்டுவிட்டது. அவ்வண்ணமே (ஆயுதங்களே) போர்க்கருவிகளே மக்கள் கையாண்டகாலத்துக் கருவிக மன்னர்களும் மந்திரிகளும் கையாளுவனவற்றில் ளாகவே இருந்தன. சித்திரம் கலந்தன. கடவுட் கைகளில் இருப்பன, என்றும் பொருள்களாகவே இருப்பதால் அவை அழகுப்பொருள்களாகவே ஆயின. ஆதலால் அவைகளின் இயற்கையமைப்பையும், இன்று கடவுளர் கரங் களில் விளங்கும் அமைப்பையும் தெரிந்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது. மற்றும், நாட்டிற்குநாடு கருவிகளினுடைய அமைப்பு மாறி யிருக்கின்றது.

கல்லுக்கு உயிர்கொடுத்து, கற்பணேக்கு உறைவிடமாக்கி, கலேத் தெய்வத்தின் கருணேயை விளங்கச்செய்த பல்லவர்களில் முற்காலப் பல்ல வர்கள் சாளுக்கியர்கள் இவர்கள் சிற்பங்களில் கருவிகளின் அமைப்பு நில வேறு. அவற்றினின்றும், பிற்காலச் சாளுக்கிய, பல்லவ, ஹொய்சள மன்னர் களின் சிற்பங்களிலுள்ள கருவிகளின் அமைப்பு முற்றிலும் வேறு,பட்டது. அவற்றைக் கிடைத்தவரையில் கணபதி கரங்களிலுள்ள கருவிவகைகளேக் கொண்டு காட்டமுயலுவோம்.

- 1. பாசர்: இது கமிறு. பகைவர்கள் கையையும், கால்கியயும் கட்டப் பயன்படும். ஒருகமிறு அல்லது இரண்டு மூன்று கயிறுகள் செர்த்து, எளிதில் அளிழ்க்கும் சுருக்குமுடிச்சாக இடப்பட்டிருக்கும். சுருக்கிடாமல் வலாயமாகவும் இருக்கும். விளயகருக்குச் சிறப்பான கருவி. ராகமே பாசமாக அமைவதும் உஸ்டு. இதின நாகபாசம் என்பார்கள். இதன் வகைகள் நான்கு.
- 2. அங்தசம்: இது யானேபை அடக்கப் பயன்படுவது. இரும்பாற் செய்யப்பெற்ற வனிந்த மூக்கும், குத்தியடக்கக்கூடிய ஒரு கூரிய நேரான மதுதெம் உடையது. கீளமான கழிகளிற் செருகப்பெற்றிருக்கும். யானேப் பாகன் இதனே யானேக்காதிலே மாட்டித் தொங்கவிட்டிருப்பான். இதில் இரண்டு உருவங்கள் உள்ளன. வினயகருக்கு உரிய சிறப்புக்கருவிகளில் இதுவும் ஒன்று.
  - 3. தத்தம்: ஒடிக்க யானக்கொம்பு.
- 4. வேதானம்: தசை காரில்லாத. அச்சமும் அருவெறுப்புக் தரத் நக்க பூத வடிவாக இருப்பது. இதனே ஏவிப் பகைவர்களே விழங்கச் ுசுப்வது வழக்கம். இது விரகணபதி கரங்கள் ஒன்றில் இருக்கிறது.
- 5. சக்கீ: இது வேல். ஆறு கூரிய பகுதிகளேயுடையது. தகட்டு வடி வானது. முருகனுக்குச் சிறப்பானது. வினயகரும் விரகணபதியாக வினங்கும்போது தாங்கியிருக்கிறுர். இது பிடித்தபடியே எறியும் கருவிகலில் ஒன்று. வேல்மட்டும் இரும்பாலானது. இதனே ஈடுவில் பிடித்து சடிவேற வழக்கம். இருமருங்கும் குத்தும் இயல்பினது. 'யானியறிந்தவேல் ஐந்தல் இவிது' என்பர் வள்ளுவரும்.
- 6. அம்பு: (Arrow) இது வில்லே வரேத்து அதில் வைத்து எய்யப் கொருக்கருவி. நூனி கூரிய முள்போன்றது. நுனிமட்டும் இரும்பாலானது. நூலை ஒரு கழியிற் செருகியிருப்பார்கள். அதனது வால்பக்கத்தில் கடுக்கு இற தகல்யும், மற்ற பறவை இறகுகளேயும் கட்டியிருப்பார்கள். மெரும்பாறும் கழுகிறகே இதற்குப் பயன்படும். இறகு கட்டுவது விரைந்து காற்றை ஊடுருவிச் செல்வதற்காகவே.
- ி. **வில்:** இநு உய்பு எள்ளப் பயன்படுவது. மூங்கில், சில்பென்னு மாம் முதலான விளாக்காடிய வர் மரத்தால் செய்யப்பெறவது. இந்த வில்லினது இருஸ்கிறம் தொர், அல்லது வர்க்கமிற்றுவியன்ற நாண்

கணபதியின் ஆயுதங்கள்





கட்டப்பெற்றிருக்கும். வில்லே வளேத்து நாண இறுகக்கட்டி அதன்நடுவில் அம்பைவைத்துவிடுவது வழக்கம். எவ்வளவுக்கெவ்வளவு வில்லின்வலியும், நாணின் உறுதியும், இழுத்துவிடுபவன் வன்மையும் இருக்கின்றனவோ அவ்வளவுக்கவ்வளவு அம்பின்வேகமும், தைக்கும் வன்மையும் மிகும். அம்பு பட்டவுடன் இறப்பதற்காக அதன் நுனியில் விஷம் தோய்த்து வைத்தலும் வழக்கம்; அம்பின்நுனி பிறைமதிபோலக் கவர்பட்டதாகவும் இருக்கும். இதற்குப் பிறையம்பு என்றுபெயர்.

- 8. சக்கரம்: இது விஷ்ணுவுக்கு உரிய சிறப்பான கருவி. இதன் அமைப்பு அனேவருக்கும் நன்கு தெரிந்ததே, இதில் இருவகையுண்டு. ஒன்று தேருருளே போன்றது. மற்றது வளேயம்போன்றது. இது அழகுப் பொருளாக எத்தனேயோ வடிவங்களிற் காணப்பெறுகின்றன.
- 9. கத்தி: இது இன்று அறவே மறந்துபோன கருவி. தஃப் பகுதி குண்டாகத் தடித்துள்ள நிளக்கழியிற் கோக்கப் பெற்றுள்ள கருவி. இதுவும் பகைவரை அடிக்கப் பயன்படுவது. தஃப்பக்கம் ஒரு மண்டை ஒடு போலவும், கம்பி முழங்கால் எலும்பாகவுங்கூட அமைந்திருப்பதுண்டு. இதணக் குத்துக்கத்தியாகிய பச்சுவா 'என்பாரும் உளர்.
- 10. கேடகம்: இது கத்திவெட்டைத் தடுப்பதற்காகப் பயன் படுவது. பலகையாலும், வலுவுள்ள காட்டெருமை கடமா கீர்யான காண்டாமிருகம் இவற்றின் தோலாலும் செய்யப்பெறும். சதுரம், கீளச் சதுரம், வட்டம், முக்கோணம் முதலிய பலவடிவங்களிற் செய்யப்பேறும்.
- 11. சம்மட்டி: இது இரும்பாலியன்ற கனத்த தஃப்பகுதியை உடையது. இதன் ஈடுவில் தொளேயிடப்பெற்றிருக்கும். இதில் கைபிடிக்கும் சிறுகழியைக் கோத்திருப்பார்கள். இதுவும், உடையவன் கையைவிட்டு அகலாதபடி எதிரியை அடித்துத் தாக்கப் பயன்படுத்தப்பெறும்.
- 12. கதை: குண்டாந்தடி. இதில் பலவகைகள் காலாந்தரத்தில் ஏற்பட்டன. பகைவர்களே அடித்து நொறுக்கப் பயன்படுவது. கையை விட்டு அகலாதபடி, காவலாக இருந்து, உடையவணேப் பாதுகாப்பது.
  - 13. நாகபாசம் : இதுவும் பாசவகைகளுள் ஒன்று.

- 14. கூகம்: இது மூன்று நுனிகளேயுடையது. சிவபெருமானுக்குச் சிறப்பாக உரியது. சுரைவரையிலும் எஃகு இரும்பாற் செய்யப்பெற்றது. சீளமான மரக்கம்பிற் கோக்கப்பெற்றிருக்கும்.
- 15. ஆக்காலி: இன்று, வன்மையான கிலப்பாறைகளே உடைக்கப் பான்பெறம். தலே கனத்துக் கூரிய நுனியோடு இருக்கும் இரும்பானியன்ற கருவி இது. இதில் பலவகைகள் உள்ளன.
- 16. மா: இன்று மரங்களே வெட்டப் பயன்பெறுவதாக எறி பென்றும் பெறுடன் வழங்குகிறது. மிகக் கூர்மையானது. 'வாய்ச்சி' என்னும் மரஞ்செதக்குங் கருவியினின்றும் முற்றிலும் வேறபட்டது. சீட்பிரம்பு என்பதும் உண்டு. சிவபெருமானுக்கு விருப்பமான கருவி.
- 17. கோர : இது வெற்றிக்கு அறிகுறியானது. துணியாலியன்றது. அடையாளம் எழுதப்பெற்றது. இதனேயும் விளயகப்பெருமான் தமது இருக்கையில் தாங்கியிருக்கின்ருர்.
  - 18. கண்டம்: இது விளமான கைத்தடி. மரத்தாலானது.
- 19. கமன்டலம்: நீர் வைத்துள்ள கலம். ஒரு மரத்தின் காயால் இயன்றது. முனிவர்கள். அத்தணர்கள் தங்கள் நாட்கடனேக் கழிப்பதற்காக வைத்திருப்பார்கள். இதுவும் அகரமாலேயும் ஆயுதங்கள் அல்லவானு அம். இந்துருவதில் வை அடுக்கு காள்ள உதவும் கருவிகள்.
- 20. பாசு: இது சற்றேறக்குறைய மழுப்போன்ற கருவிதான். இதற்ப மழுவின்வாப் சத்ரமாக இருக்கும். இதன்வாய் சற்று வளேந்து கூரியதாக இருக்கும். இதுவும் காம்பில் செறிக்கப்பெற்றுப் பயன்படுத்தப் பெரம் கருவியாகும்.
- 21. கரம்புவின்: கரும்பால் செய்யப்பெற்ற வில். இது மன்மதனுக் நிய சிறப்பான கருவி. போகியாக இருக்கும் மற்றைய தெய்வங்களும், காமெஸ்வரியாகிய காமாட்சியும் தாங்கியிருப்பர்.
- 22. சங்கம்: இதுவும் விஷ்ணுவுக்குரிய சிறந்த ஆயுதம். வெற்றியை அரியிச் ரம் கருவி. பகைவர்களே இநன் ஒலிகேட்டதுமே ஒடுங்கி கட்டத்தேர்யும் அச்சக்கருவியுமாம். இதிலும் பல வடிவங்கள் உள.

- 23. புஷ்பபாணம்: தாமரை, அசோகு, மா, முல்லே, நிலம் என்ற ஐந்து பூக்களாலியன்ற பாணம். இவற்றை மன்மதன் மக்களிடத்தில் காம நிணப்பூட்ட எய்வன். போகநிலேயில் மற்றத்தெய்வங்களும் தாங்குவதுண்டு.
- 24. கோடரி: மரம் பிளக்கப் பயன்படும் கருவிபோலப் பகைவரின் உடஃப் பிளக்க இது பயன்படுவது. இரும்பால், வாய் கூர்மையாகப் பின் பக்கம் கணமானதாக அமைந்துள்ளது.
- 25. அக்கமால்: உருத்திராக்டி மால். இது தனித்தனியே ஒரு மால்யாகத் திருவுருவங்களில் தொங்குவதும் உண்டு. மிகப் பறைமையான திருவுருவங்களில் இது ஓராயுதம்போல் இருப்பதைக் காணலாம்.
- 26. சாமரம்: இது கவரிமான் வால்மயிரால் ஆனது. ஓர் ஆயுதம் அன்று. அனுலும் விநாயகப்பெருமானுடைய திருவுருவ அடையாளங்களில் ஒன்ருகையால் ஆயுதவரிசையில் இது இடம் பெற்றிருக்கிறது.
- 27. கட்டுவாங்கம்: இது நீளமான கத்தி. போரில் படைகளே வெட்டப் பயன்படுவது. இதில் ஒருமுணயுடையதும், இருமுணயுடையதும் என இருவகையுண்டு. குத்துக் கத்தியாகக் கூரிய நுனியுடையதும் உண்டு. பழங்கால மன்னர்கள் இடுப்பில் செருகியிருப்பது வழக்கம்.
- 28. ஆ அகல்: ஒரு தீப்பிழம்பு. தீ அகலாகிய மழுவின் வடிவும் இப்படியேதான் இருக்கும்,
- 29. வீணே: இது ஓர் இசைக்கருவி. போர்க்காலங்களில் தனர்க்த

ஏத்தியே என்னுள்ளம் நிற்குமால் எப்பொழுதும் மாத்தனி வெண்கோட்டு மதமுகத்துத்—தூத்தழல்போல் செக்கர்த் திருமேனிச் செம்போற் கழலங்கை முக்கட் கடாயான முன்.

## கானுபத்ய மதம்

இத்தகைய பெருமைவாய்ந்த கணபதியையே முழுமுதற் கடவுனாகக் கொட்டு வழிபடும் ஒருமதம் கம தநாட்டில் உண்டு. வடநாட்டில் இந்த மதம் பரவத்தொடங்கிய காலம் கி. பி. பத்தாம் நூற்குண்டின் தொடக்கத் தெற்குள் என் நடசங்கரதிக்விழயத்தில் ஆனந்ததிர்த்தர் குறிப்பிடுகிருர்.

தோள்கை: கணபதி உலகக்கடவுள். படைத்தலாதி ஐந்தொழில் கினயும் செய்யவர். சிவன் முதலிய எல்லாக் கடவுளருக்கும் தலேவர்.

்கன்கண்ட தெய்வம் நியே. படைப்போன் நியே. காப்போன் நியே. அழிப்பவனும் நியே. உயர்ந்த பொருள்களுக்கெல்லாம் உயர்ந்த பொருளும் நியே. எல்லாருக்கும் எல்லாவற்றிற்கும் வன்மையை வழங்குவாய் நி. உலக மு முறும் உன்னிடத்தில் உண்டாயின. உன்னில் ஒடுங்குகின்றன. பஞ்ச பூதங்களுக்கும் பிறப்பிடம் நீயே. நியே பிரமன்; நியே விஷ்ணு; நியே குந்திரன்; அடேவிருக்கும் முதல்வன் நியே. ஓம் கணபத்யாய நம;

என்பது அவர்கள் செபிக்கும் மக்திரம்.

இப்பாறு வழிபட்டவர்கள். மறமையில் கணபதியின் உலகம் செல்வார்கள் என்பது அவர்கள் முடிபு. அவர்களால் வழிபடப்பெறுகின்ற கணபதி சக்டுகணபதியேயாம்.

முன்னிளங் காலத்தி லேபற்றி வேன்வெற்றி பிறுயர்த்த மன்னிளங் காமன்தன் மைத்துன வேமணி தீலகண்டத் தென்னிளங் காய்களி றேடுமை யோர்சிங்க மேஉமையாள் தன்னிளங் காதல வேசர றுவுன் சரணங்களே.



சித்திபுத்தி விநாயகர் தீடுவாவந்துறை ஆகீனம்



## உபாசண

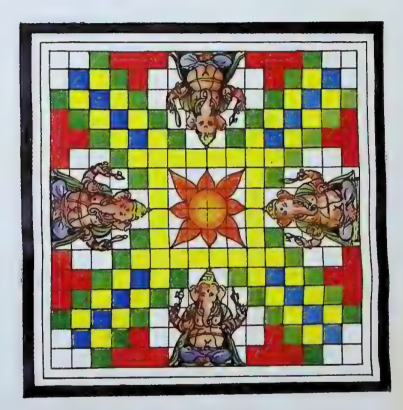
உபாசண மனிதண் உயர்த்துகிறது. உயர்வற உயர்ந்த ஒரு பொருள உள்ளக்கிழியின் உருவெழுதி உற்றுகோக்க–உற்றுகோக்க உள்ளத்திலுள்ள பள்ளங்களும் கள்ளங்களும் மறைகின்றன. மனம் மலேயாகிறது. சாமையும் அசையாமையும் உறுதியும் படிகின்றன. அதனல் மனிதன் பேரறிவு படைத்தவளுகிருன். அதற்காகவே நம்முன்னேர்கள் - பெருந்தவ முனிவர்கள் மறைமொழிகளாகிய மந்திரத்தையும், அதீனச் செபிக்கும் இறத்தையும், பயணயும் தெள்ளத்தெளிய முறையையும், தியானிக்குக் எடுத்துக் காட்டியிருக்கின்ருர்கள். கற்பின, கவிகளேயும் கவிஞர்களேயும் உயர்த்துவதுபோலக் கடவுணப்பற்றியும் – அவனேதானேயாகி இருக்கின்ற நிலேயிணப்பற்றியும் மனிதன் கற்பண செய்யச்செய்ய, கற்பண உண்மையா கிறது. இன்று உலகத்தில் காணப்பெறுகின்ற எந்தச் செயற்படுபொருளும் முன், கற்பணேயிலிருந்து கனிந்து கைவழியாக செய்பணியாக மாறியிருக் ஆதலால் அனேவரும், தான் விரும்பித் தொழும் கடவுளாகக் கற்பணேசெய்தும், தன் உள்ளத்தை அவருடன் உறவாடச்செய்து விளயாடு வதுபோலவும், பணிசெய்வதுபோலவும், அவர் பயன்கொடுப்பதுபோலவும், பயனேத் தான் ஆசையோடு கைரீட்டி ஏற்றுக் களிப்பதுபோலவும் வேருன நிலேயினின்றும் பழகிவருதல் மிக இன்றியமையாதது. இந்நில முற்கூறிய கற்பனே நிலேயை எய்துவிக்கும். அது வேறற நிற்கும். விழுமிய நிலேயைக் கொடுக்கும். அதற்காக ஏற்பட்ட அருந்துணேகளே மந்திரங்கள். மந்திரங் களில் மனம் ஊன்றிநிற்க யந்திரங்கள் பெரிதும் உதவிசெய்யும். மக்திரம் உயிர்; யர்திரம் உடல். உபாசகன் யர்திரத் திருமேனியினிடமாக. மந்திரப் பொருளாகிய கடவுள் விளங்குவதைக் கண்டு களிப்பவன்.

நமது நாட்டில் இடைவிடாத செப தப தியானத்தாலேயே, பல பெரியோர்கள், கல்வி உணர்வு நுண்ணுணர்வு இவற்றில் யாரும் அடையாத பெருநிலே அடைந்திருக்கிருர்கள். நன்மரபில் வந்த பலரும் இவற்ருலேயே அளவற்ற நினவுவன்மையைப் பெற்றுவருகிருர்கள். அத்தகைய தெய்வ சாதனமே தியானம். அதற்கு உரிய உறுதுணேயே மந்திரம். ஆதலால் பிள்ளேயாருக்குரிய மந்திரங்களேயும். பூசனே முறைகளேயும் இங்குச் சிறிது சிந்திப்போம். நாடு நார் நேளை: மந்நேர்கள் ஏடுகளில் எழுதப் பெற்றிரும் நாடும், அதிரை கினபடி உணர்க்கு கொள்ள-செயிக்க உபதேசம் தேவை. உபதேசத்திற்குத் திகைஷ்கள் மிக இன்றியமையாதன. திகைஷயென்பது உதுதத்திற்குத்தக மனிதினப்புவிதமாக்குவது. தினையின் விதிகளேயும், விடைம். கொகமங்களிறும், அவற்றின் சாரமாகச் செய்யப்பெற்ற மந்திகளிறும் காணலாம். கணபதி மந்திர உபதேசத்திற்குரியது கணபதி தினைக்கு இடப்பெறம் மண்டலம் இட்டே செய்யப்பெறும். கணபதி தினைக்கு இடப்பெறம் மண்டலத்திற்குக் 'கணபதி பத்திரமண்டலம்' என்று பெயர்.

மண்டகம் அமைக்குமுறை: பூசைக்கு, டுரைடிக்கு என்று வரை யருக்கப் பெற்ற புனிநமான இடத்திலே, உயர்க்த வேதிகையையாவது ு நாற் பிடத்தையாவ நு அமைத் நு. அதன்மேல் சதுரவடிவில் குறுக்கும் ு நக்குமாகப் படுகோழகோடுகலாக் கேறினுல் நூற்றுக்கொண்ணுற்குறு கட்டங்களாகும். இந்தச் சநரத்தினச் சுற்றி நாற்புறமும் ஒரு சதுரமும், ுதிருச்சுற்றி பொரூச நரமும் கிறிக்கொள்ளுதல் வேண்டும். கோட்டமிட்ட ச நடித்தில் உள்ள நான்கு மூல்களிலும் உள்ள மூன்றுகட்டங்களேப் பிறை மத்போல வென்மையான தானியத்தாணவது, மாப்பொடி முதலியவற்று ுவது நெடுந்தல் வெண்டும். அதற்கு கேரேயுள்ள நான்கு கட்டங் கிறுச் சங்கிலிகளாக. கருமையல்லது நிலநிறமான தானியங்களால் - அல்லது ிடாடிகளால் அலங்கரிந்தப்வேண்டும். நடு மையத்திலுள்ள பதிறைய கட்டங்க ுந் நாமரைப்பூப்போல வரைதல் வேண்டும். பிறைக்கும், சய்பெரிக் நம் 👸 நபக்கங்களி லும் உள்ள ஒன்பது கட்டங்களேக் கொடியாக, புக்கை கொன்னிறம் செக்கிறம் உள்ள தானியம் அல்லது பொடிகளேக் கொண்டு சிந்திக்கவேல் நம். கான்கு பக்கங்களிலும் இவற்றின் இடையி ுன்ன இரும் து கோட்டங்களிலும், கணபதி வடிவத்தை எழுதுதல் Caran Bib.

இங்குட்ணம் அமைக்கல் பெற்ற கணபதி பத்திரமண்டலத்தின் தொள், மூர்ந்தெயபோ, குல்லது கணபதியை ஆவாகனம்செய்யப் இந்த நம்சந்தையோ, அல்லது மந்திரத்தையோ வைத்துப் பூசித்தல் கோர் நம்

இடர் நடர்கள் கண்புகிறுடைய பலவேறு மூலமக்திரங்களேயும், அவர்டன் அதெறைகள்ளும்பற்றிக் காண்போம்.



கணபதி பத்திரமண்டலம்



செபிக்கும் முறை: குரியன் உதிக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னமேயே நித்திரையைவிட்டு எழுந்து, நாட்கடன்களே முடித்துக்கொண்டு, குளிர்ந்த நிரில் முழுகி நன்கு தோய்த்துலர்ந்த ஆடைகளேயேனும், பட்டையேனும் உடுத்திக்கொண்டு, நல்ல முகூர்த்தத்திலே நல்ல இடத்திலே அமர்ந்து செபிக்கத் தொடங்குதல்வேண்டும்.

செபிக்கும் இடம்: நல்ல காற்ரேட்டம் உள்ளதாகவும், வெளிச்ச மானதாகவும், சுற்றுப்புறங்கள் தூய்மையானதாகவும், சந்தடியும் மக்கள் நடமாட்டமும் இல்லாததாகவும், அமைதிக்கும் ஆனந்தத்திற்கும் உறை விடமானதாகவும் இருத்தல் வேண்டும். வீட்டிற்கு அடுக்களே எவ்வளவு அவசியமோ, பணஅறை எவ்வளவு அவசியமோ அதைவிடத் தியான, பூசை அறை அவசியம். பூசையறை பூசைக்கே யுரியதாக இருத்தல் வேண்டும். தாவுகின்ற மனம் குழல், பழைய சிகழ்ச்சி, புதிய காட்சி இவைகளப்பற்றி அடிக்கடிப் புறம்பே செல்லும். அங்ஙனம் போகாதவண்ணம் சின்று தியானிப்பதற்குத் தூய்மையான இடமே துணேபுரியும்.

முதற்கண், பிள்ளேயாரை வணங்கிக்கொண்டு, நாந்தி சிராத்தம்வரை செய்து முடித்துக்கொண்டு, முற்கூறிய இலக்கண அமைதியோடு கூடிய தியான கூடத்தை அடைதல்வேண்டும். கிழக்கு நோக்கியேனும், வடக்கு நோக்கியேனும் கூர்மாசனத்தில் இருந்துகொண்டு, மூலமந்திரத்தால் மூன்று முறை ஆசமனஞ் செய்து, பிராணுயாமம் செய்து, பூதசுத்தி ஆத்மசுத்தி முதலியவைகளேயும் செய்துகொண்டு, உள் வெளி மாதிருகா ரியாசங்களே முறைப்படிச் செய்து. கணேசகலா மாதிருகா ரியாசத்தையும் செய்து, பிற்கூறப் பெறும் முறைப்படி இதற்கே சிறப்பான ரியாசங்களேயும் செய்து கொள்ளுக.

கணேச சடாக்குர மூலமத்திரம்: ஓம், வக்கிர துண்டாய ஹும். பார்க்கவர் இருடி. அனுஷ்டுப் சந்தஸ். விக்கேஸ்வர் தெய்வம், 'வம்' பீஜம். 'யம்' சக்தி. அடியேனுடைய விருப்பமெல்லாம் சிறை வெய்தற் காகவும், விடுபேறெய்துவதற்காகவும் செபிக்கிறேன் என்று சங்கற்பித்துக் கொண்டு சியாசங்களேச் செய்க.

## ரிஷி முதலான நியாசம் :

தஃயில்: ஓம் பார்க்கவ மகரிஷயே கம: முகத்தில்: ஓம் அனுஷ்டுப் சக்தஸே கம:

ும் விக்கேச தேவதாயை நம: ioniilio:

ைம் வம் பிஜாய கம: உத்தியில்: ்வக யூக்க்க வய வ்ம காட்களில்: உடுப்பு ஆம்: ஒம் வீக்போகாய கம:

என் ு. தான் செபீக்கப்போகும் மந்திரத்திற்கு உரிய ரிஷி முதலானவர் கனத் நம்முடைய உடலில் கியாசம் செய்துகொள்ளுக.

## கர நியாசம்:

(பெருவிரல்) ும் வம் அங்குஷ்டாப்யாம் நம; ும் க்ரம் தர்ஐஃப்யாம் கம: (சுட்டுவிரல்) ும் தும் மத்யமாப்யாம் கம: (நடுவிரல்)

(மோதரவிரல்) ் வச வாய்பாகவோகு வர (சிறுவிரல்) ஒம் யம் கூஷ்டகாப்பாம் கம:

ஒம் ஹும் கரதல, கரபிருஷ்டாப்யாம் கம: (உள்ளங்கை,

புறங்கை)

## அங்க நியாசம்:

(மார்பில்) ும் வம் ஹ்ருதயாய ஈம: (த்வையில்) ும் க்ரம் திரனே ஸ்வாஹா (சிகையில்)

ும் தும் சிகாயை வஷட்

(உடல் முழுதும்) ஒம் டாம் கவசாய ஹும் (கண்களில்) ும் யம் கேத்ர த்ரயாய வௌஷட்

ும் ஹும் அஸ்திராய பட்.

### வர்ண நிபாசம்:

(புருவாடுவில்) ும் வம் கம: (கழுத்தில்) ும் க்ரம் கம: (இதயத்தில்) ும் தும் கம: (உந்தியில்) ்ம் டாம் கம: (குறியில்) ும் யம் கம: (பாதங்களில்) ां वाल्यां वाल्याः



வல்லபைவிநாயகர்

திரு வாவடுதுறை ஆகீனம்.



தீயானம்: ''இளஞ்குரியன் போன்ற ரிறத்தையுடையவரும், மலர் போன்ற கரங்களில் பாசம் அங்குசம் அபயம் வரதம் இவற்றையுடைய வரும், செம்பட்டாடையை உடுத்தியவரும், எல்லா இடையூறுகஃனயும் நீக்குபவரும், எல்லா அணிகலன்களோடும் விளங்குகின்ற அழகான திரு மேனியையுடையவரும் ஆகிய யாணேமுகக்கடவுணேத் தியானிக்கிறேன் ''

> നിപ്രവഷ്ണ് ബ്ലൂട്ടവുക്കുക്കുക്കുന്നും ഒറ്റു പ വങ്പാംബഥം സെയക്കാട്ടാഞ്ഞ് രാജ്രഹം ബഹ്യംയും സ്ഥാനമ്പ്രായ്ക്കായ രാജ്യയിറ്റ് 1 ഉപ്പാത്രില് പ്രവാധത്തില് വാര്യം വ

என்று தியானிக்க.

பின்னர், வேதிகையிற் செய்யப்பெற்ற கணபதி மண்டலத்திலாவது, ஸர்வதோபத்திர மன்டலத்திலாவது மண்டுகம் முதல் பரதத்வபீருன பிட தேவதைகளேத் தியானித்து, ஸ்தாபித்து, ''ஒம் மண்டுகாதி பரதத்துவாக்த பீட தேவதாப்யா கம்: '' என்று பிடசக்திகள் ஒன்பதையும் பூசிக்க.

## பீடசத்தி பூசைமுறை :

ஓம் தீவ்ராய கம:

ஓம் ஜ்வாகிக்யை கம:

ஓம் நந்தாயை நம:

ஓம் போகதாயை ஈம:

ஓம் காமருபிண்யை நம:

ஓம் உக்ராயை நம:

ஓம் தேஜோவத்யை கம:

ஓம் சத்யாயை நம:

ஓம் விக்ககாசிக்யை கம: (கடுவில்)

என்று பீடசத்திகளேத் தனித்தனி பூசிக்க.

பின்னர், பொன் முதலியவற்ருலாகிய யந்திரத்தையேனும், மூர்த்தியை ்... யேனும், செம்புத் தாம்பாளத்தில் வைத்து, கெய் பால் நீர் இவற்குல் அபிடேகித்து, வெள்ளாடையால் ஒற்றி, ஒம் ஹிம் சர்வஸுக்தி கமலாசநாய நம: என்று பூவால் இருக்கை அளித்து, விடுப்படி பிரடுட்டைசெய்து, மூலமத்திரத்தால் மூர்த்தியைப் பாவித்து, பாத்திய முதலான உபசாரங்களேச் செர்கு, கினயகப்பெருமானுடைய ஆணேயைப் பெற்றுக்கொண்டு, அதன் பிறகு ஆவரணபூசை செய்க.

#### அவரண பூசை முறை :

கையில் பூக்களே எடுத்துக்கொண்டு ' ஒளியான திருமேனி படைத்த இறைவ! மிக மேலான அமுதச்சுவையில் விருப்பம் உள்ளவரே! கணபதியே! பரிவாரங்களே அருச்சிப்பதற்காக அதுமதி தரவேண்டும் ' என்று புஷ்பாஞ்சலியைக் கணபதியின்மேலிட்டு, 'பூசிக்கப்பெற்று மகிழ்க் நடராக அதக ' என்று விண்ணப்பிக்க,

> ் வாட்கு உதாழ் சைவானாழ் காமானர் உட்டு இரு மே வாட்கு ஃதாழ் சை நொடுக்கழ் சாமா இடியாவரிக்கா ந

பின்பு சக்கரத்திலுள்ள. அறகோணங்களின் கேசரங்களில் ஆறு அங்கங்களேயும் பூசிக்க. அக்கினி திசையிலுள்ள கோணத்தில் தொடங்கி நான்கு திக்கிலும் நடுவிலுமாகப் பூசிக்க.

ற்ருதயே ஸ்ரீ பாதுகாம் ும் வம் கம்: ுற்று தயாய கம்: பூஜயாமி தர்ப்பயாமி(எங்கும்) (தலேயில்) ும் க்ரம் கம: சிரஸே ஸ்வரசரா न्रान (முடியில்) ஓம் தும் கம: சிகாயை வஷட் சிகாய (கவசம்) கவசே லம் டாம் ஈம: கவசாய ஹும் ும் யம் கம: கேத்ரத்ரயாய (கண்ணில்) சேத்ரத்ரயே வேளஷட் (அஸ்த்ர) ும் நாடம் கம்: அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ரே

ுன் நடித்துடன். 'அடைக்கலம் புதந்தவர்க்கருள் வழங்கும் வள்ளலே! ஏலமந்தித்துடன். 'அடைக்கலம் புதந்தவர்க்கருள் வழங்கும் வள்ளலே! எல்லியதை எல்லாம் கடேற்றம்; முதல் ஆவரணபூசையை அன்புடன் அளிக்கின்றேன் 'என்று பிரார்த்தித்துச் சாத்துக.

> கை வருகு அரு காக கலித் சிரைய கிமண்டன ருடி? ப்பார் இல் தார் தெல் பெண்டா உள்ளன்ற ந

பீன்பு சக்கரத்திலுள்ள எட்டிதழ்த் தாமரையில், பூசிக்பின்றவ னுக்கும். யந்திரத்திற்கும் இடையிலுள்ள திசையைக் கிழக்காகவைத்து, அதுமுதல், மோதிரவிரல் பெருவிரலிரண்:டாலும் பூவையும், சந்தனுக்ஷதை யையும் எடுத்துக்கொண்டு, எட்டுத்திக்கிலும்,

| ஒம் வித்யாயை கம:        | வித்யா ஸ்ரீ போ       | ் விகாம்                |
|-------------------------|----------------------|-------------------------|
|                         |                      | பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம : |
| ஓம் விதாத்ரியை கம:      | விதாத்ரி             | 11                      |
| ஒம் போகதாயை நம:         | போகதாயில்            | **                      |
| ஓம் விக்ககாதிக்யை கம:   | விக்ககாதிலீ          | 71                      |
| ஒம் சிதிப்ரதீபாயை நம :  | ஈி <b>திப்</b> ரதீபா | 15                      |
| ஒம் பாபக்கயை கம:        | பாபக்கீ              | 11                      |
| ஓ <b>ம்</b> புண்யாய நம: | புண்யா               | 19                      |
| ஓம் சசிப்ரபாயை நம:      | சசிப்ரபா             | **                      |
|                         |                      |                         |

என்று எட்டுச்சக்திக‰ாயும் பூசிக்க.

பின்பு புஷ்பாஞ்சலியாக மூலமந்திரத்தைச் சொல்லி, முன்போலப் பிரார்த்தித்துச் சாத்தி, இரண்டாவது ஆவரண பூசையை முடிக்க. பின் அந்த எட்டிதழ்களின் நுனிகளிலும், முன்சொன்ன திக்கிலிருந்தே,

| ஓம் வக்ரதுண்டாய நம:  | வக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பா | ர துகாம்                    |                           |
|----------------------|-------------------|-----------------------------|---------------------------|
|                      | U                 | <sub>1</sub> ,ஜயா <b>மி</b> | គ្នារំបំបាយាណ <b>ចល</b> ៈ |
| ஓம் ஏகதம்ஷ்ட்ராய கம: | ஏகதம்ஷ்ட்ர        |                             | <b>59</b>                 |
| ஒம் மகோதராய கம :     | மகோதர             |                             | 71                        |
| ஓம் ஹஸ்திமுகாய நம :  | ஹஸ்திமுக          |                             | 11                        |
| ஓம் லம்போதராய ஈம :   | லப்போதர           |                             | **                        |
| ஒம் விகடாய கம:       | விகட              |                             | **                        |
| ஓம் விக்கராஜாய கம:   | விக்கராஜ          |                             | **                        |
| ஓம் தூம்ரவர்ணுய நம:  | தூட்ரவர்ண         |                             | **                        |

என்று அர்ச்சித்து, முற்கூறிய வண்ணமே புஷ்பாஞ்சலிசெய்து, மூன்ருவது ஆவரண பூசையை முடிக்க. பிறகு பூடரத்தில் கிறக்குத்திக்கு முதலாக, ஒம் லம் இந்தோய நம: ஓம் வம் வருணுய நம: ஓம் ரம் அக்கயே நம: ஓம் யம் வாயவே நம: ஓம் ஹம் யமாய நம: ஓம் ஸம் குபேராய நம: ஓம் கூம் நிருதயே நம: ஓம் சம் ஈசாநாய நம:

என்றம், கிழக்கிற்கும் ஈசானியந்திற்கும் நடுவில் ஓம் அம் பிரமணே நம: என்றம், வருண நிருதி திசையின் நடுவில் ஓம் ஹிம் அநந்தாய நம: என்றம் திக்குப்பாலகர்களேப் பூசிக்க. இநு நான்காவது ஆவரணபூசை. பின் இந்திராதி திக்குப்பாலகர்களுக்குச் சமிபத்தில்,

ஒம் வம் வச்சிராய கம: ஓம் அம் அங்குசாய கம: ஓம் சம் சக்தயே கம: ஓம் கம் கதாய கம: ஒம் தம் தண்டாய கம: ஓம் த்ரிம் த்ரிகுலாய கம: ஒம் கம் கட்காய கம: ஓம் பம் பத்மாய கம: ஒம் பம் பாசாய கம: ஓம் சம் சக்ராய கம:

என்ற பந்து ஆயுதங்கலாயும் பூசிக்க. இங்ஙனம் ஆவரண பூசையைச் செய்து முடித்துக்கொண்டு. தூப திப கைவேத்திய முதலியவைகளேச் செய்து, கமஸ்கரிந்துப் பின் செபத்திற்குத் தொடங்குக.

## செப நியமம் :

ஆறலாடம் உருச் செயிந்தப்வேண்டும். நூற்றுக்குப் பத்து விதம் எட்டுப் பொருள்களெக்கொல்டு ஒமழும். ஓமம் பத்துக்கு ஒன்றுகத் நூட்பணமும். அதில் பந்தக்கொரு முறை அந்தணர் ஓம்பலும் செய்விப்பின் மந்திரம் பலிக்கும். பின் விரும்பிய பிரயோகங்களுக்கு ஏற்றவாறு செபஞ் செய்து காரியம் சாதித்துக்கொள்ளுக.

ுர் இரு நடிக்குள் அதாவ நட இரக்கு மாசத்திற்குள் லக்ஷம் உருச் செயிந்து, மெ தர்ப்பணங்கள் முற்கூடியவாறு செய்து, அந்தணர்க்கு அன்னமிடின் மிக நல்லது.

லருவன். தனராத பிரமசிய ஒருக்கத் நடன் ஆயிரம்னன் விடாமல் ப்சபித் நவின் அறமாதந்தில் கூவன் படமை யகனும். ஆவணி வினயக சநார்த் தொடங்கி மறு சநூர்ந்திவரையில் அதாவது அடுத்த ஆண்டு வினயகாதர்த்திவரையில் நலருமல் உள் ஒன் தக்கு நூற்றெட்டு உருவிதம்



நிருச்செங்காட்டங்குடி ஸ்ரீ வாதாபி விநாயகர்



சிறுத்தொண்டநாயனுரும் நூ வாதாபி விநாயகரும்

செபித்துவரினும் முற்கூறிய பயனே ஆறுமாதத்தில் அடைவான். கெய்கலந்த அன்னத்தால் ஹோமஞ்செய்யின் ரிறைந்த செல்வம் எய்துவான். தேங்காய், பழம், மிளகு இவற்ருல் ஆயிரம் ஹோமஞ்செய்யின் ஒரே மாதத்தில் செல்வம் எய்துவான். பால், உப்பு, மிளகு அஷ்ட திரவியங்கள் இவற்ருல் ஆயிரம் ஹோமம்செய்யின் குபேரனுவான். அதன் பின்பு இஷ்ட காரியசித்திக்காக நானாற்றநாற்பத்துநான்கு உருச்செபித்து, மூல மந்திரத் தால் தர்ப்பணம்செய்யின் இஷ்டங்கள் எல்லாவற்றையும் எய்துவான்.

வேறுவகையான கணபதி ஷடாக்ஷரம் : ஓம் மேதோல்காய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். பூசிக்குமுறையும், செபிக்கும்முறையும் முன்போலவே.

## முப்பத்தோரெழுத்து மந்திரம்:

"ஓம் ராயஸ்போஷஸ்ய ததிதா டிதிதோ ரத்க தாதுமாக் ரக்ஷோ ஹணேபலகஹகோ வக்ரதுண்டாய ஹும்"

முக்காருடைகை கை நாரு தொரு தாகு குறி ! நாகு நாகு காகு நாகு நாகு நாகு !

இதற்குப் பார்க்கவர் ரிஷி, அனுஷ்டுப் சந்தஸ், விக்கேசர் தேவதா, வம் பீஜம். யம் சக்தி, என் இஷ்ட பூர்த்திக்காக இந்தச் செபத்தை விடியோ கிக்கின்றேன் என்றுசொல்லி, முன்போல ரிஷியாதி ரியாசம் செய்க. இவி,

## கரநியாசம் :

ஓம் ராயஸ்போஷஸ்ய அங்குஷ்டாப்யாம் கம:

ஓம் ததிதா தர்ஐடீப்பாம் நம:

ஓம் சிதிதோ ரத்சதாதுமாக் மத்யமாப்யாம் கம:

ஓம் ரக்ஷோஹஹே அநாமிகாப்யாம் ஈம:

ஓம் பலகஹகோ கரிஷ்டகாப்யாம் நம:

ஓம் வக்ரதுண்டாய ஹும் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

இவ்வண்ணமே ஹ்ருதயாதி ஷடங்க கியாஸங்களேயும் செய்<mark>க. பின்</mark> முன்போலவே தியானிக்க. ஆவரணபூறை முதலிய ஏனேய <mark>யாவும்,</mark> சடாக்ஷர மந்திரத்திற்குச் சொன்ன விதியைப்போலவேதான்.

## நவார்ண உச்சிஷ்ட கணபதி மந்திரம் :

ுஸ்டு பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா: என்பது மந்திரம். இதற்குக் கங்கோளர் மகரிஷி. விராட் சக்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதை. எல்லா இன்பமும் பெற இந்த செபம்.

> ஓம் கங்கோளரிஷயே கம: (சிரத்தில்) ஒம் வீராட்சக்தஸே கம: (முகத்தில்) ஓம் உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதாயை கம: (ஹ்ருதயத்தில்) ஓம் வீசியோகாய கம: (உடல் முழுதும்)

என்ற ரிஷி முதலான வியாசம் செய்துகொள்க.

ஓம் ஹஸ்தி அங்குஷ்டாப்யாம் நம:

ஓம் பீசாசி தர்ஐஃப்யாம் நம:

ும் ஸிகே மத்யமாப்யாம் கம:

ஓம் ஸ்வாஹா அசாமிகாப்யாம் கம:

ஓம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ககிஷ்டகாப்யாம் நம:

ஒம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் நம :

#### என்று கரகியாசம் செய்துகொள்க.

ஒம் ஹஸ்தி ஹ்ருதயாய கம:

ஒம் பீசாசி சிரனே ஸ்வாஹா

ும் லிகே சிகாயை வஷட்

ஒம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும்

ஒம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

#### என்று ஆங்கவோசமும் செய்க.

தியனம்: நான்கு கைகளே யுடையவராகவும் அவற்றில் பாசம், மாதகமாத்திரம், நந்தம் இவற்றைத் தரித்திருப்பவராகவும், செந் ரிறமான இருமெனியும் முக்கண்ணும் உடையவராகவும், செந்தாமரைப் இரில் சாழ்ந்துகியிருப்பகராகவும், உள்மத்தராகவும் உச்சிஷ்ட கணபதி பைத் தியாவிக்க. பின்னர், விதிப்படி மண்டலம் அமைக்கப்பட்ட பீடத்தில், பீடசத்தி தேவதைகளேத் தியானித்து, வக்ரதுண்டகணபதி பூசையில் சொன்னது போலப் பூசிக்க. பின்னர், தாமிரபாத்திரத்தில், சக்கரத்தைவைத்து முன் போல அபிஷேக முதலியவற்றைச்செய்து, ஒம் ஹ்ரிம் சர்வசக்தி கமலாசாயாம்: என்று புஷ்பாஸனம் அளித்து, பீடத்தினுடைய நடுவில் வைத்து, விதிப்படி பிரதிஷ்டைசெய்து, மூலமந்திரத்தால் திருவுருவைச் சங்கற்பித்து, பாத்யாசமனங்களாகிய உபசாரம்செய்து, பின்னேயாரிடம் உத்தரவு பெற்று ஆவரண பூசையைச் செய்க. புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க, பிறகு சக்கரத்தில் அறுகோணத்தில் அங்கங்களேப் பூசிக்க.

அக்னி ஒம் காம் ஹஸ்தி ஹ்ருதயாய நம : ஹ்ருதய ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம :

கிருதி ஓம் கீம் பீசாசி சிரஸே ஸ்வாஹா சிர வாயு ஓம் கூம் லிகே சிகாயை வஷட் சிகா ஈசான்யம் ஓம் கேம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும் கவச மத்தி ஓம் கௌம் ஹஸ்தி பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா கேத்ர த்ரயாய வௌஷட் கேத்ர த்ரய

திசைகளில் ஓம் உ<sup>°</sup> ஹஸ்தி பிசாசி லிகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர

என்று பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சல் செய்க. வீசேஷார்க்கியமும் கொடுக்க.

அஷ்டதள பத்மத்தில் பூசிப்பவனுக்கும், யந்திரத்திற்கும் இடைப் பட்ட இதழையே கிழக்காகவைத்து, முறையே கட்டைவிரல் மோதிர விரலால் சந்தனத்தோடு கலந்த அக்ஷதை புஷ்பம் இவற்றை எடுத்துக் கொண்டு,

கிழக்கு ஓம் பிராம்யை நம் : பிராமி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயா<mark>மி நம்:</mark>

அக்நி ஓம் மாகேஸ்வர்யை நம : மாகேஸ்வரி தெற்கு ஓம் கௌமார்யை நம : கௌமாரி நீருநி ஒம் வைஷ்ணவ்யை நம்: வைஷ்ணவி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம்:

மேற்கு ஓம் வாராஹ்யை கம: வாராஹீ ... வாயு ஓம் இந்திராண்யை கம: இந்திராணி ... சானம் ஓம் மகாலக்ஷ்மியை கம: மகாலக்ஷ்மி ...

என்று எட்டுச் சக்திகளேப் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலி செய்து, மூலமந்திரம் செபித்து, இரண்டாவது ஆவரணபூசையைச் சமர்ப்பிக்கின்றேன் என்று வேண்டிக்கொண்டு, எட்டிதழ்த்தாமரைக்கு வெளியில் நாற்கோணத்துள்,

இழக்கு ஓ**ம் வக்**ரதுண்டாய நம: வக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பாதுகாம் ் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம:

ஒம் ஏகதம்ஷ்ட்ராய நம: ஏகதம்ஷ்ட்ர ൗക്തി தேற்கு ஓம் லம்போதராய லம்போதர IDLD: நீருதி ஒம் விகடாய நம: விகட தும்ரவர்ண ஒம் தூம்ரவர்குறய கம: மேற்கு வக யாஜாரக்கி வ்ஓ விக்கராஜ வாயு வடக்கு ஓம் கஜாககாய கம: எசாஜக #சானம் ஓம் விகாயகாய **கம**: விநாயக

இழக்கு ஈசானமத்தியில்.

ும் கணபதயே கம: கணபதி

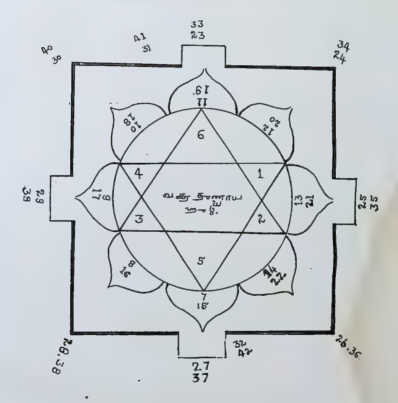
மேற்கு விருதிமத்தியில்,

ஒம் ஹஸ்த தந்தாய நம : ஹஸ்ததந்த

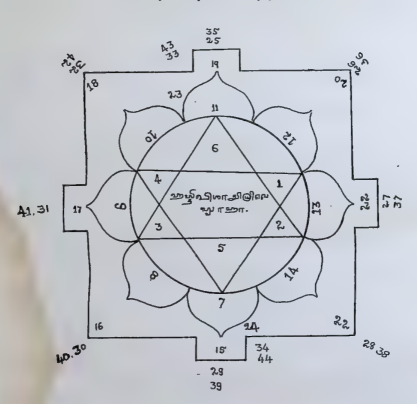
என் நடிதிக்க. முன்போலப் புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க.

மூன்ருவது ஆவரணம்:- பூபுரத்திற்கு வெளியில், முன்போல அட்ட திக்தப் பாலகர்களேயும். அவர்களுக்குப் பக்கத்தில் அவரவர்கள் ஆயுதங் களையும் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலியும், விசேஷ அர்க்கியமுங்கொடுத்து நமஸ் கரிக்க மோதகம். வெல்லப்பாயசம் ஏதாவது ஒன்றை, ஓம் மம் க்டூம் மூன் உச்சிஷ்ட கணேசாய மகாயக்ஷாய இயம் பலி: என்று நிவேதிக்க. பின் தெவருக்கு நிவேதித்த பழம், மோதகம். பாயசம் இவற்றை உண்டு தாம் முலம் திர் நுத் தம்பலவாயேறு செபிக்க.

வக்ரதுண்ட விநாயக யந்திரம்



## உச்சிஷ்ட விநாயக யந்திரம்



புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம். செபம் பத்திலொருபங்கு என் ஹோமம். ஹோமம் பத்தில் ஒரு பங்கு தர்ப்பணம். தர்ப்பணம் பத்தில் ஒரு பங்கு அந்தணருக்கு உணவளிக்க. இவ்வண்ணம் செய்யின் மந்திரம் சித்தி யாகும். பின்பு பிரயோகத்திற்காகச் செபித்துப் பயன் எய்துக.

செஞ்சந்தனக்கட்டையினுலாவது, வெள்ளெருக்கினது வேரினு லாவது தனது பெருவிரல் அளவு கணபதி உருவம் சமைத்து, விதிப்படி பிரதிஷ்டை செய்து, தேன் அபிஷேகம் செய்க. கிருஷ்ணபக்ஷத்துச் சதுர்த்தி தொடங்கிச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்திவரை பாயச ரிவேத்தியத்துடன் தினம் செபித்து வருக. ஒரு நாளேக்கு ஆயிரம் உருவாகச் செபித்து எள்• கெய் இவற்ருல் ஓமஞ் செய்க. ரகசியத்தில் உச்சிஷ்டத்தோடு கூடிய வணக, தன்னேக் கணேசராகவே பாவித்துச் செபம் செய்க. இங்ஙனம் செய்துவரின் அரசபோகத்தை அநுபவிப்பான். பீள்ளேயார் உருவைக் குயவன் மண்ணுல் செய்யின் கல்ல அரசையும், புற்றுமண்ணுற் செய்யின் இஷ்ட லாபத்தையும், வெல்லத்தாற் செய்யின் சௌபாக்யத்தையும், உப் பாற்செய்யின் சத்துரு ஐயத்தையும், வேப்பமரத்தாற் செய்யின் சத்துரு நாசத்தையும் எய்துவிக்கும். தேனில் நடேத்த பொரியால் ஓமஞ் செய்யின் எல்லா உலகங்களும் வசமாகும். படுக்கையிலிருந்து உச்சிஷ்டனுகச் வசமாக்கும். வேப்பெண்ணெயில் நணத்த செப்பன் சத்துருக்கள பொரியால் ஹோமஞ்செய்யின் சத்துரு வித்துவேஷணம் சூதாட்டம், போர், பட்டிமண்டபம் இவற்றில் வெற்றி யுண்டாகும். குபேரசெல்வத்திற்கு அதிபனுவான். செம்பட்டாடையையுடுத்தி, சந்தன கஸ்தூரி பூசிக்கொண்டு, வெற்றிஸ் போட்டுக்கொண்டு செபிக்க. அல்லது நிவேநிக்கப்பெற்ற மோதகமாவது உண்ணுக. இவ்வண்ணம் செய்யின் எல்லாநன்மைகளேயும் எய்தலாம்.

### உச்சிஷ்டகணபதி பன்னிரண்டெழுத்து மந்திரம் :

மக்திரம்: - ஓம் ஹீ ் ் ஹி ் ஹி பிசாரி கிகே ஸ்வாஹா. மனு ரிஷி. விராட் சக்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. ் பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி. ஹ்ரீம் கீலகம். எல்லாம் அடைய செபம். இவைகளேச்சொல்லி ரிஷியாதி கியாசம் செய்க. கவார்ண மக்திரத்திற்குச் சொன்னதுபோல் கரகியாஸ மும், அங்ககியாஸமும் செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி பத்தொன்பதெழுத்து மந்திரம் :

மக்திரம்: - ஓம் கம: உச்சிஷ்ட கணேசாய ஹஸ்தி பிசாசி லிகேஸ்வாஹா. ரிஷி கங்கோளர். விராட் சக்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. எல்லாம் அடைய செபம். ரிஷியாதி கியாசம், கரகியாசம், அங்ககியாசம் எல்லாம் முன்போல் செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்தோரெழுத்து மந்திரம்:

. ஓம் நமோ ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே க்ராம் க்ரீம் ஹ்ரீம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். வேப்பமர வேரால் உருவம்செய்து கிருஷ்ணபக்ஷத்து அஷ்டமிதொடங்கி. அமாவாசைவரை ஐந்நூறு செபம் செய்க. தான் உச்சிஷ்டகை இருந்து கொண்டு, கணேசர் திருமுன் செஞ்சந்தனம், அக்ஷதை, பூ இவற்ருல் அருச்சித்துச் செபிக்க. இவ்வண்ணம் அட்டமிவரையில் செய்து, ஐந்நூறு ஹோமம் செய்க. எல்லா வன்மையும் இயையும்,

### உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்திரண்டெழுத்து மந்திரம் :

ஓம் ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரிம் க்லிம் ஹ்ரிம் ஹும் ஹம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்திரி சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை. பீன்பு ரிஷியாதி ரியாசம், கரரியாசம், அங்கரியாசம், ஆவரண பூறை அணத்தும் முன்போலவே செய்க.

### உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்தேழெழுத்து மந்திரம் :

ஒம் ஈமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரிம் ு கே கே ஸ்வாஹா. இது மந்திரம். ரிஷி கணகர். காயத்ரி சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை. டி பிலும். ஹ்ரிம் சத்தி. ஆம் க்ரோம் கீலகம். விரும்பிய எண்ணம் ஈடேற சேபம். ரிஷியாதி ரியாசம் செய்க. பின்பு.

ஓம் கமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய அங்குஷ்டாப்யாம் கம :

ூம் ஹஸ்திமுகாய தர்ஜஃப்யாம் நம:

ும் லம்போதராய மத்யமாப்யாம் கம:

- ஓம் உச்சிஷ்ட மகாத்மகே அளமிகாப்பாம் நம:
- ஒம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் மு கரிஷ்டகாப்யாம் நம:
- ஒம் கே கே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் நம:

#### என்று கரசியாசம் செய்க

ஓம் ஈமோ பகவதே ஏகதம்ஷ்ட்ராய ஹ்ருதபாய நம:

ஓம் ஹஸ்திமுகாய சிரஸே ஸ்வாஹா

ஓம் லம்போதராய சிகாயை வஷட்

ஓம் உச்சிஷ்ட மகாத்மகே கவசாய ஹும்

ஓம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரிம் ம் மகத்ர த்ரயாய வௌஷட்

ஓம் கே கே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

் என்று அங்ககியாச**ம்** செய்க.

தியானம்: வில், அம்பு, பாயசம், அங்குசம் இவற்றைத்தரித்த கைகளே யுடையவரும், செக்கிறமான தாமரையில் எழுக்தருளி யிருப்பவரும், ஆடையற்ற அம்மையோடு புணர்ச்சிக்கு முயல்பவரும் ஆகிய உச்சிஷ்ட விகாயகரை கான் தியானிக்கின்றேன் என்று தியானித்து, முன்போலவே. ஆவரணபூசைகளேச் செய்க.

> ട്രൂഫ്-പ്രാമ്ത്രി രൂ എത്തുപട്ടുിം തപമുക്കില് അഥജ്ോപ്പെട്ടു ബഹതിയുണ്ടാരെയ്ക്കു പ്രവമം ശമ്പളു നളാള ബനത്തിയുള്ള പ്രവളം

புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம், பத்திலே ஒருபங்கு கெ<mark>ய்யாகுதி.</mark> அதிலொருபங்கு அன்னமளித்தல் செய்க. எட்டுச் செயல்களும் செய்ய அதற்குமேல் அதற்குரிய முறைகளோடு திருவுருவம்செய்து அவ்வவ<mark>ற்றிற்</mark> குரிய ஓமத்திரவியங்களக்கொண்டு ஓமஞ்செய்து வழிபட்டுப் பய<mark>ன்பெறுக</mark>.

இதிலேயே முப்பத்தொன்பது எழுத்துக்களுள்ள உச்சிஷ்ட கணபதிக்குரிய வேறு மந்திரம் ஒன்றும் ருத்ரயாமளம் எ<mark>ன்ற மந்திர நூலி</mark>ல் தெரிவிக்கப்பெறுகின்றது. மந்தும்: - ஓம் நமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய ஹஸ்தி முகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஆட்ட உ வெ வெ உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா. இதற்கு மதங்கர் ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ், உச்சிஷ்ட கணபது தேவதை. உ பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி. ஹ்ரிம் கீலகம், என் விருப்பம் ஈடேற செபம். மற்றவையெல்லாம் முன்போலவே.

#### சக்திவிநாயகர் நான்கெழுத்து மந்திரம் :

ஓம் ஹ்ரீம் தீம் ஹ்ரீம் என்பது மந்திரம். பார்க்கவர் ரிஷி. விராட் சந்தஸ். சக்திகணபதி தேவதை. தீம் பிஜம். ஹ்ரீம் சக்தி, எண்ணம் #டேறச் செபீக்க. முன்போலவே ரிஷியாதி நியாசங்கள் செய்க.

தியானம்: கொம்பு, அங்குசம், அக்குத்திரம், பாசம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துதிக்கையில் மோதகம் ஏந்தியவரும், பொன்னுபரணங்களே அணிக்த தன் மனேவியோடு கூடியவரும். செஞ்சூரியன்போன்ற நிறத்தை உடையவருமாகிய கணேசரை வணங்குகின்றேன்.

முற்கூறியவண்ணம் சக்கரத்தை ஸ்தாடித்து, முன்போலவே எல்லாப் பூசைகளேயும் செய்க. நான்கு லகும் உரு செடிக்க. பத்திலொன்ருகப் பணிபாரத்தைக்கொண்டு ஹோமஞ்செய்க. தேன்கலந்தநீரால் தர்ப்பணமும், அன்னதானமும் செய்க. ராசவசியம் முதல் எல்லா நன்மைகளும் கிட்டும்.

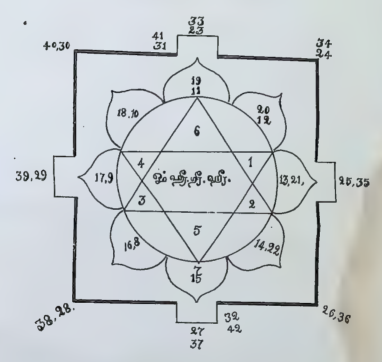
### <mark>லட்சுமிவிநாயகர் இருபத்தெட்டெழுத்து</mark> மந்திரம் :

ஓம் ஸ்ரீம் பு வெளம்யாய கணபதயே வரவரத சர்வ ஐகம் மே வசமாகய ஸ்வாஹா என்பது இருபத்தெட்டெழுத்து கூடிய மக்திரம். இதற்கு அக்தர்யாயி ரிஷி. காயத்ரி சக்தஸ். லட்சுமிவிகாயகர் தேவதை. ஸ்ரீம் பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி. ரிஷியாதி கியாசங்கள் செய்க.

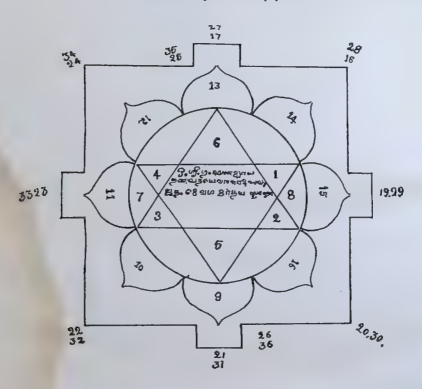
தியானம்: தந்தம், அபயம், வரதம், சக்கரம் ஆகிய இவைகளேத் தந்தவரும், துதிக்கையில் பொற்கலசத்தை ஏந்தியவரும், முக்கண்ணரும், செந்தாமரை ஏந்திய லட்சுமியால் தழுவப்பேற்றவரும், பொன்னிறமேனி உடையவருமான லட்சுமி கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

ரி ஆக்கா அசித்திய காட்சு கமா சிகவிணைகள் இரு முக்கி 1

சக்தி விநாயக யந்திரம்



லக்ஷ்மீ விநாயக யந்திரம்



பின்பு பீடத்தில் அமைக்கப்பெற்ற கணேசமண்டலத்தில் பத்தி முறைப்படி தாபித்து, பீடசத்திகள் ஒன்பதையும் பூசிக்க.

பின்பு, யந்திரத்தை அல்லது மூர்த்தியை முற்கூறியவண்ணம் தாமிர பாத்திரத்தில்வைத்து, கெய் பால் தண்ணிர் ஆகியவைகளால் அபிஷேகித்து, வெள்ளேயாடையால் ஒற்றி, ஒம் ஹ்ரீம் ஸர்வசக்தி கமலாசநாய நம: என்று புஷ்பாஸனம் கொடுத்து, பீடமத்தியில் பத்ததிமுறைப்படி பிரதிட்டை செய்து, அர்க்கிய பாத்யு ஆசமனங்கள் தந்து, அனுமதிபெற்று, ஆவரண பூசைசெய்க.

കുമുന്നു ചെയ്യുന്നു ചെയ്യുന്നു പ്രത്യേക് പ്രത്യാപ്ര ।

என்று புஷ்பாஞ்சலி செய்க. விசேஷார்க்கியமுங் கொடுக்க.

அறுகோண கேசரங்களில் உள்ள ஆக்கினேய முதலான நான்கு திசைகளிலும் மத்தியிலும்,

> ஒம் ஸ்ரீம் அர் ஹ்ருதயாய கம்: ஒம் ஸ்ரீம் ஃ் சிரஸே ஸ்வாஹா ஒம் ஸுூம் அூல சிகாயை வஷட் ஒம் ஞெர் ஹெல கவசாய ஹும் ஒம் ஸுள்ல அள்ல கேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஒம் லீ அஸ்த்ராய பட்

என்று ஆறங்கங்களேயும் பூசிக்க. பிரார்த்தின, புஷ்பாஞ்சலி எல்லாஞ்செய்து முதலாவரண பூசையை முடிக்க. விராயகப்பெருமானின் வலது பக்கத்தில் ஓம் சங்காய கம: என்றும், இடதுபக்கத்தில் ஓம் பத்மரிதயே கம: பத்மரிதி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம: என்றும், தர்ப்பயாமி கம: என்றும் பூசிக்க.

எட்டி தழ்த் தாமரையில், முன்போலப் பூசிப்பவனுக்கும், சக்கரத் திற்கு இடைப்பட்ட பகுதியைக் கிழக்காகவைத்துக் கட்டை விரலோடு கூடிய மோதிரவிரலால் பூவையும், கர்தாக்ஷதைகளேயுங்கொண்டு,

| ஓம் | ഖാനാഥ вഥ:       | வலா ஸ்ரீ ப | ாதுகாம் | பூல்பாழ          |
|-----|-----------------|------------|---------|------------------|
|     |                 |            |         | தர்ப்பயாமி ஈம் : |
| ஒம் | வீமலாயை நம:     | ஆமலா       |         | 11               |
| ஒம் | கமலாயை நம:்     | கமலா .     |         | 11               |
| ஒம் | வஈமாலிகாயை ஈம:  | வநமாலிகா   |         | **               |
| ஒம் | விபிஷிகாயை ஈம : | விபீஷிகா   |         | **               |
| ஒம் | மாலிகாயை ஈம:    | மாலிகா     | .0      | **               |
| ஒம் | சாங்கா்பை ஈம:   | சாங்கரீ    |         | •                |
| ஓம் | வசுவாலிகாயை நம: | வசுவாலிகா  | Γ       | **               |

என்று எட்டு சக்திகளேப் பூசிக்க. மூலமந்திரத்துடன் புஷ்பாஞ்சலி செய்க. இனி மூன்ருவது ஆவரணம் பூபுரத்தில் இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும் தசாயுதங்களேயும் பூசிக்க. தூபதீப நமஸ்காரங்கள் செய்க.

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் செபம். வில்வ சமித்தால் பத்தில் ஒரு பங்கு ஓமம். முன்போலவே தர்ப்பணம், அன்னதானங்கள் எல்லாம் செய்க. அஷ்டகர்ம சித்திக்காகப் பின்னர் தனித்தனியே செபம் செய்க.

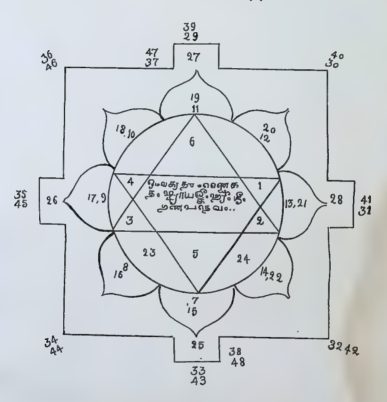
#### திரைலோக்ய மோகனகர கணேசமந்திரம்:

ஒம் வக்ரதுண்டைக தம்ஷ்ட்ராய க்லிம் ஹ்ரிம் ஸ்ரீம் மு கண்பதே வர வரத ஸர்வஜாம் மே வசமாயை ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்து மூன்று அக்ஷரமுள்ள மந்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ். திரைலோக்கிய மோகனகர கணேசர் தேவதை. அபிஷ்ட சித்தியின்பொருட்டுச் செபம். பீன் ரிஷியாதி நியாசம், கரநியாசம் செய்க.

- ஓம் கணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா
- ஓம் வர வரத சிகாயை வஷட்
- ஓம் சர்வஜகம் கவசாய ஹும்
- ஓம் மே வசமாகய கேத்ர த்ரயாய வௌஷட்
- ஓம் ஸ்வாஹா"அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்கரியாசம் செய்க.

# திரைலோக்ய மோகன யந்திரம்





தியானம்: கதை, மாதுளம்பழம், வில், சூலம், சக்ரம், தாமரை, உற்பலம், பாசம், நெற்கதிர், தந்தம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துதிக்கை நுனியில் ரத்தின கும்பம் தாங்கியவரும், மடியில் உள்ள பத்தினியால் தமுவப்பெற்றவரும், யாணமுகம் உடையவரும், பிறைமதியணிந்தவரும், முக்கண்ணரும், செந்நிறம் பொருந்தியவரும், ஐகன்மோகனருமான கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

ഗാട്ട് പ്രത്യായ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്ലാ പ്രത്യായില്

ടങ്ങുഴുകാട്ടൊന്ന്യവളുട്ടു അടിക്സ് പ്ര കുടുത്തില് സ്ഥാര് അഹ്യാവാര്യാ

ത്രക്ക് ചെയ്യിക്കുന്നു. എറ്റു ചാരാഗ്രി സര്വപങ്ങ് പ്രക എൺക്കുറേ വെയ്യയും ട്

முன்போல் பீடசத்திகளப் பூசிக்க. கரகியாசஞ் செய்தபின் முற் கூறிய மூலமந்திரங்களக் கொண்டே அங்ககியாசமும் செய்க. புஷ்பாஞ்சலி முதலியனவும் செய்க. தாமரையிதழில் முன்போலவே கிழக்குத் தொடங்கி, கந்தாக்ஷதை புஷ்பங்களே எடுத்துக்கொண்டு.

| ஓம் வாமாயை கம :     | வாமா              | ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜ <mark>யாமி</mark><br>தர்ப்ப <mark>யாமி ஈம</mark> : |
|---------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ஓம் ஜ்பேஷ்டாயை ஈம : | ஜ் <u>பேஷ்</u> டா |                                                                      |
| ஓம் ரௌத்ரியை ஈம:    | ரௌ த்ரீ           | 11                                                                   |
| ஒம் காளியை நம :     | காளி              | śŧ                                                                   |
| ஒம் கலபதாதிகாயை ஈம: | கலபதாதகா          | 9.0                                                                  |
| ஓம் விகரிண்யை ஈம :  | விகரிணி           | 3%                                                                   |
| ஓம் பலாயை நம :      | பலா               | **                                                                   |
| ஒம் ப்ரமதிக்யை கம:  | ப்ரமதிகீ          | n ka                                                                 |

என்று பூசித்து. கடவுள் முன்பு.

ஓம் வாமாயை கம : வாமா ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி ஒம் சர்வபூத தமக்யை கம : சர்வ பூததமகி தர்ப்பயாமி கம : ஓம் மகோன்மக்யை கம : மகோன்மகீ : ...

என்றும், நான்கு திசைகளிலும்,

ஒம் பிரமோதாயை ஈம: பிரமோத ... ஒம் சுமுகாய ஈம : சுமுக ஒம் துர்முகாய ஈம : துர்முக ஒம் விக்காரசாய ஈம : விக்கதாசக

<mark>என்றும் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலி</mark>யை மூலமந்திரத்துடன் செய்க. பின் தாமரை <mark>மிதழ்களின் நுனியில் முன்</mark>சொன்ன திசைதொடங்கி முறையே,

ஓம் ஆம் பீராம்யை நம : பீராமி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஐயாமி தர்ப்பயாமி நம :

ஒம் சும் மாகேஸ்வர்யைகம்: மாகேஸ்வரி "
ஒம் ஊம் கௌமார்யை கம்: கௌமாரி "
ஒம் ரும் வைஷ்ணவ்யை கம்: வைஷ்ணவ் "
ஒம் லும் வாராஹ்யை கம்: வாராஹ் "
ஒம் லும் இந்திராண்யை கம்: இந்திராணி "
ஒம் ஒளம் சாமுண்டாயைகம்: சாமுண்டா "
ஒம் அ: மகாலக்ஷ்மியை கம்: மகாலக்ஷ்மீ "

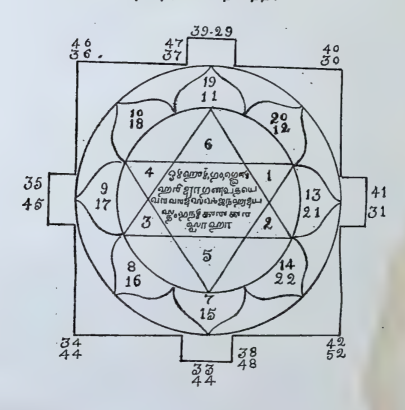
<mark>என்று மூலமந்திரத்துடன் பிரார்த்தித்துப் புஷ்பாஞ்சலி செய்க. பின். பூபுரத்தில், முன்போலவே இந்திராதி திக்குப்பாலகர்களேயும், அவர்கள் ஆயுத<mark>ங்களேயும் பூசிக்க.</mark></mark>

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் ஐபம். அஷ்ட இரவியங்களால் ஓமம். அன்னதானம் முதலியன செய்யின் மந்திரசித்தியாகும். பின்னர் வசியாதி காரியங்களுக்குத் தனித்தனியே அதற்குரியவிதிப்படி செபம்செய்க.

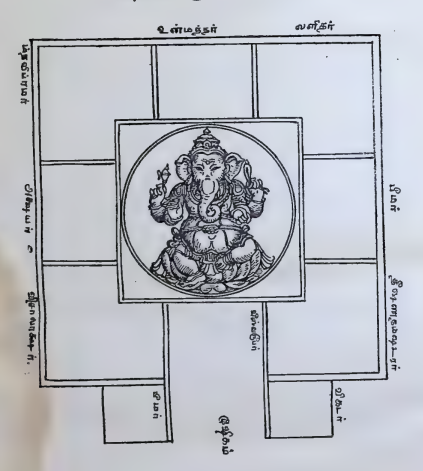
### ஹரித்ரா கணேச மந்திரம் :

ஓம் ஹும் ம முவரத சர்வஜா ஹரித்ரா கணபதயே வரவரத சர்வஜா ஹருதயம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்திரண்டெழுத்து மந்திரம். மதனன் ரிஷி. அநுஷ்டுப் சந்தஸ். ஹரித்ராகணநாயகர் தேவதை. எண்ணம் சடேறச் செபம். பிறகு ரிஷியாதி நியாசம்.

### ஹாித்ராகணபதி யந்திரம்



# விநாயகர் ஆலய அமைப்பு



ஒம் ஹும் அ ஓள அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஒம் ஹரித்ரா கணபதயே தர்ஜகீப்யாம் கம: ஒம் வரவரத மத்யமாப்யாம் கம: ஒம் சர்வஜக ஹ்ருதயம் அகாமிகாப்யாம் கம: ஒம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய கசிஷ்டகாப்யாம் கம: ஒம் ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

என்று கரகியாசமும் செய்க.

ஓம் ஹும் மல இளல் ஹ்ருதயாய நம; ஓம் ஹரித்ரா கணபதயே சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் வரவரத சிகாயை வஷட் ஓம் சர்வஜா ஹ்ருதயம் கவசாய ஹும் ஓம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

தியானம்: பாசம், அங்குசம், மோதகம், ஏகதந்தம் ஆகிய இவற்<mark>றைக்</mark> கைகளில் ஏந்தியவரும், பொன்மயமான ஆசனத்தில் வீற்றிருப்பவரு<mark>ம்,</mark> மஞ்சள் நிறமேனியரும், முக்கண்ணரும், பொன்னடை யுடையவரும் ஆகிய ஹரித்ரா கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

> ച്ചാവ്യ പ്രത്യാന് കൂട്ടാ എന്നു പ്രത്യാന് കൂട്ടാ എന്നു പ്രത്യാന് കൂട്ടാ എന്നു പ്രത്യാന് കൂട്ടാ പ്രത്യാന് കൂട്ടാ പ്രത്യാന് കൂട്ടാ എന്നു പ്രത്യാന് പ

முன்போலவே பீட சத்திபூசை செய்து, யந்திரஸ்தாபனம், மூர்த்தி ஸ்தாபனம் செய்து, புஷ்பாஞ்சலி தூப நீப நமஸ்காரம் செய்து ஆணே பெற்கு ஆவரண் பூசை செய்க. யந்திரத்தின் அறுகோண நுனிகளில் அக்னிதிக்கு முதல் நான்கு திக்குகளிலும் நடுவிலும், இம் ஹும் மூ ஜன**்**ஹ்ருதயாயகப்: ஹ்ருதய ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாபி தர்ப்பயாமி மம

ஓம் ஹரித்ராகணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா சிர ஓம் வர வரத சிகாயை வஷட் சிகா ஓம் ஸர்வஜா ஹ்ருதயம் கவசாய ஹும் கவச ஓம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய கேத்ரத்ரயாய வௌஷட் கேத்ரத்ரய ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

பின் தாமரையின் நுனியில் முன்போலக் கிழக்குமுதல் கந்த புஷ்பா சுஷ்தைகளேக் கொண்டு. வாமாதி சக்திகளேப் பூசிக்க. கிழக்குமுதல் நான்கு திக்குகளிலும் பிரமோதர், சுமுகர், துன்முகர், விக்நநாசனர் என்பவர்களேப் பூசித்து. மூலமந்திரம் செபித்துப் புஷ்பஞ்சாத்துக. பின் இதழ் நுனிகளில் பிராமி முதல் மகாலட்சுமிவரையுள்ள சப்தமாதர்களேயும் லட்சுமியையும் பூசிக்க. பூபுரத்தில் முன்போல இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும், வச்சிரம் முதலான ஆயுதங்களேயும் பூசிக்க. பின் தூபமுதல் நமஸ்காரம் வரையேல்லாம் செய்து. செபம் செய்க. உரு நான்கு லக்ஷம் செபிக்க. மஞ்சளரிசியால் பத்தில் ஒரு பங்கு ஓமம். ஏனேய முன்போல.

சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்தியில் மணமாகாத பெண்ணுல் அரைக்கப்பெற்ற மஞ்சளேப் பூசிக்கொண்டு விடியலில் நதியில் நீராடிக் கணபதியைப் பூசிக்க. இங்ஙனம் பூசிப்பின் கன்னிகை கணவினயும், ஆடவன் மினவியையும் பெறுவர். எல்லாச் செல்வமும் பெருகும். ஏனேய வசியாதிகள் தனியே சிந்திக்கத்தக்கன.

## ருணநாசன கணபதி மந்திரம் :

மந்திரம்:- ஓம் ஜன் மீ மா கணேசாய ஃணம் வில்பிவரெணுல் கூடும் நம்: பட். ரிஷி சதாசிவர். அனுஷ்டுப் சந்தஸ். ருணமோசன விநாயகர் தேவதை. ஜன் பீஜம். மீ சத்தி. மேர் கேலகம். எல்லாக் கடன்களும் தீர்தற்குச் செபம்.

Velo offine.

ஓம் கணேச அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஓம் ருணம் சிக்தி தர்ஐகீயாப்யாம் கம: ஓம் வரேண்யம் மத்யமாப்யாம் கம: ஓம் ஹும் அகாமிகாப்யாம் கம: ஓம் கம: கசிஷ்டகாப்யாம் கம: ஓம் பட் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

என்று கரசியாசம் செய்க.

ஒம் கணேச ஹ்ருதயாய நம: ஒம் ருணம் சிந்தி சிரஸே ஸ்வாஹா ஒம் வரேண்யம் சிகாயை வஷட் ஒம் ஹும் கவசாய ஹும் ஒம் நம: நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஒம் பட் அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

நீயானம்: செந்சிறம், இரண்டு கை, தொங்குகிற வயிறு ஆ<mark>கிய</mark> இவைகளே உடையவரும், பத்மாசனத்தில் வீற்றிருப்பவரும், பிரமாதி களால் குழப்பெற்றவரும், சித்தர்களாற் சேவிக்கப்பெறுபவரும் ஆ<mark>கிய</mark> தேவீன நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

நாடோறும் இருபத்தொன்ருக ஆயிரந்தடவை எவன் செபிக் கின்ருனே அவன் அனேவராலும் விரும்பப்படுவான். அறிவில் வியாழ குகவும், செல்வத்தில் குபேரகுகவும் விளங்குவான், லக்ஷம் உருசெபித்தால் இஷ்டபலம் எல்லாம் எய்துவான். இந்த முறை ஸ்ரீ கிருஷ்ணயாமன தந்திரத்திற் கூறப்பெற்றுள்ளது. பிராகிருக நூல்களில்: ஓம் ஈமோ சித்த விநாயகாய சர்வகார்ய கர்த்ரே ஸர்வவிக்க பிரசமநாய ஸர்வராஜ்ய வசீகரணுய ஸர்வஜந ஸர்வஸ்தீரி புருஷாகர்ஷணுய ஸ்ரீ ஓம் ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம்.

இம்மந்திரத்தை நாடோறும் நூற்றெட்டு உரு வீதம் செபித்தால் கார்யசித்தி உண்டாம். யாத்திரைச் சமயத்தில் செபித்துச் செல்லின் வழியில் பயமே இல்லே. எல்லாக்காரியங்களும் சித்திக்கும்.

வேருரு மந்திரம்: ஓம் ஹ்ரீம் க்லிம் வீரவர கணபதயே வ: வ: உடிo விஹo மமவசம் ஆகய ஓம் ஹ்ரீம் பட்.

செவ்வாடையுடுத்தி, செஞ்சந்தனம் பூசிப் பொட்டிட்டு, கணபதி வைத் தியானித்துப் பன்னீராயிரம் உரு இம்மந்திரத்தைச் செபித்தால் கணபதி வெளிப்பட்டு அருள்வர். மேலும் பஞ்சகவ்ய ஸ்நானம் செய்து நாற்றெட்டுதரம் செபித்து, ஓமஞ்செய்யின் அட்டமா சித்திகளே அடையலாம்.

மற்ருவகை: ஒம் தீ தூ கணபதயே நம: ஸ்வாஹா. இம் மந்திரத்தைப் பிரமசரிய ஒழுக்கந்தவருமல், பூமியிலே படுத்துறங்குபவகை நாடோறும் செபித்து லக்ஷம் உரு ஏற்றுக. ஓமஞ் செய்க. செல்வமும் சிரும் உண்டாகும்.

மற்ரென்று: ஓம் உ கணபதயே நம: குயவன் மண்ணேக் கொணர்ந்து கணபதி உருவம்செய்து, ஐவகை உபசாரங்களாலும் பூசித்து, அவர் முன்னிலேயில் நாடோறும் ஆயிரம் உருசெபிக்க. ஒருவாரத்தில் சித்தி யாகும். மேலும் நாடோறும் செபிக்கின் அறிவு வளரும். ஒரு மாசம் செபிக்கின் தனதான்யம் விருத்தியாகும். —வீரபத்ரோயீச தந்திரம்.

மற்றுன்று: ஓம் மு கணபதயே ஸர்வ விக்நஹராய சர்வாய சர்வ குரவே ல்ம்போதராய ஹ்ரீம் மு நம்: என்பது மந்திரம்.

தை ஞாயிற்றுக் கிழமையில் வெள்ளெருக்கினுல் நான்கு கரங் களுடன் பிள்ளேயார்செய்து பூசிக்க. சந்தியாகாலத்தில் நூற்றெட்டு உருச் செபித்து, போர்க்களத்தில் தனித்த இடத்திலிருந்து விசேட பூசைசெய்க. ஆயிரம் உரு செபிக்க. வெற்றி நிச்சயம். மூல நக்ஷத்திரத்தில் எருக்கினல் அங்குஷ்ட அளவு விநாயகரைச் செய்து பூசிக்க. குங்குமச்செப்பில் அந்த நக்ஷத்திரத்தில் பிரதிஷ்டைசெய்க. மூன்று சந்திகளிலும் ஆயிரம் ஆயிரம் உரு செபிக்க. வஸ்திரமும் வைக்க. இவ்வண்ணம் தியானிப்பவன் எதனே விரும்புகிருனே அவனுக்கு எல்லாம் சித்திக்கும்.

இந்நூல் கணபதி வழிபாட்டின் தொன்மையும், வரலாறும், அது வெளிநாடுகளில் பரவியுள்ள முறைமையும், விநாயகருடைய திருவுருவத் தத்துவமும், உபாசணமுறைகளும், பிறவும் ஆகிய பல தஃப்புக்களில் விவரிக்கப்பெற்றுள்ளது.

முதற்பகுதி, ஈம்மையறியாமலே ஈம்முடைய அன்ருட வாழ்விலும் எழுத்திலும் பேச்சிலும் ஏன் எல்லாவற்றிலும் பிள்ளேயார் கலந்திருக்கிருர்; அவரைப்பற்றி வேத ஆகமங்களும் புராணங்களும் பலபல குறிப்புகளேத் தருகின்றன; அவற்றினுடைய அடிப்படைத் தத்துவமெல்லாம் ஒன்றே; பிள்ளேயார் ஓங்கார ஒலியின் உரு; பழந்தமிழ்க்காலத்திலேயே பிள்ளேயார் வழிபாட்டுமுறை பரவியிருந்தது என்ற விஷயங்களே விளக்குகின்றன.

இரண்டாம் பகுதியில், விநாயகரைப்பற்றிய பிறப்பு வரலாறுகள் பலவாயிருப்பதே அவருக்குப் பிறப்பே இல்ல என்பதைக் காட்டும் பெருஞ்சான்ருகும்; பிறந்தார் எனப் பேசப்படுவன யாவும் அடியார்களே ஆட்கொள்ள அவர் அடைந்த அருளுருவங்களே என்ற அடிப்படைக் கருத்துக்கள் விளக்கப்பெறுகின்றன.

மூன்ரும் பகுதி, விநாயகருடைய வீரம் பற்றிய வரலாறு அ<mark>னேத்</mark> தும் மக்களுக்கு இடையூறுகள் எத்தணே வழிகளால் வரும் என்பதை விளக்கி, மக்களேக் காப்பாற்றும் மகிமையைத் தெரிவிக்கிறது.

நான்காம் பகுதி முழுவதும் விநாயகப்பெருமான் வியாபகம் இந்திய நாட்டில் மட்டுமன்றி எல்லா நாடுகளிலும் இடம் பெற்றுள்ளிடையைத் தெரிவிக்கிறது.

ஐந்தாம் பகுதியில், சிறு கிராமமாயினும் ஒரு பிள்ளயார் கோயில் இதவை; அதை அமைப்பது எப்படி ? வழிபடுவது எப்படி ? என்பன வற்றை ஆகம ஆதாரங்களுடன் விளக்கப்படுகின்றன.

ஆரும் பகுதி, விநாயகர் விரத வகைகளேயும், அவைகளே அனுட் டிக்கும் முறையையும், பயனேயும் அறிவிக்கின்றது.

இறுதியான உபாசணே என்ற ஏழாம்பகுதி, விராயக மூலமர்திரங் களேயும் அவற்றைத் தியானிக்கும் முறைகளேயும் தெரிவிக்கிறது. ஆணல் சித்தியடைந்த தேசிகரிடத்தில் மூலமர்திரங்களேக் கேட்டு ஜெபிப்பதே முறைமை. கொட்டாத பஞ்சும், காட்டாத மர்திரமும் பயன்படாது என்பது பழமொழி.

இவ்வண்ணம் வரலாற்ருராய்ச்சி முதல் உபாசணேயீருக எல்லாப் பகுதிகளும் ஒருமைப்பட்டு உருவேற்றி என்றும் இன்பம் பெருக இருக்க.

> களியானேக் கன்றைக் கணபதியைச் செம்பொன் ஒளியானேப் பாரோர்க் குதவும் - அளியானேக் கண்ணுவதும் கைத்தலங்கள் கூப்புவதும் மற்றவன்தாள் நண்ணுவதும் நல்லார் கடன்.

> > திருச்சிற்றம்பலம்.

